

إخراج دائرة الثقت فة القرآسية



# الله و المالية و



إخراج دائرة الثقب فة القرآنب







الطبعة الثانية

إخراج دائرة الثق**ت ان**ة القرآنب

www.d-althagafhalqurania.com





# أعوذ بالله من الشيطان الرجيم بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين القائل في كتابه الكريم: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾ [الخزاب ٣٣].

والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين القائل: «أهل بيتي فيكم كسفينة نوح من ركبها نجى ومن تخلف عنها غرق وهوى» اللهم صلّ على محمد وعلى آل محمد كها صليت على محمد وعلى آل محمد كها صليت وباركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد، وارضَ اللهم عن أصحاب رسول الله الأخيار، من المهاجرين والأنصار. وبعد..

من المهم جداً أن نعود لكي نتأمل في تاريخ أعلامنا وعظمائنا وهداتنا من نجوم العترة وأعلام الأمة، نتأمل في تاريخهم كيف كان اهتمامهم بالمسؤولية، كيف كانوا على مستوى عال من الصبر، والثبات، والبذل، والعطاء، والهِمّة العالية، وما قدّموه في سبيل الله سبحانه وتعالى وفي سبيل المستضعفين من عباده، وما واجهوه من طغيان في اتجاه آخر وتخاذل في اتجاه ثان.

هذا يزيدنا عزماً إلى عزمنا، وهمة إلى همتنا، وصبراً إلى صبرناً، واستعداداً للبذل والعطاء إلى ما هو موجود، فلهذه الذكريات لهذه المناسبات أهميتها الكبرئ، ومردودها المهم على المستوى النفسي، وعلى المستوى الثقافي والفكري، وعلى المستوى العملي.

وقبل ذلك لابد من معرفة منهم أهل البيت ودورهم، وكيف نتعامل معهم، وماذا يمثلون بالنسبة لنا وللدين وعلاقة التولي لهم بحرية وعزة وكرامة الأمة وسعادتها وخيرها في الدنيا والآخرة وغلبتها لأعدائها.







وهذا ما سنتحدث عنه بعون الله وتوفيقه وتسديده في هذا البحث من خلال ما ورد عن السيد حسين بدر الدين الحوثي (رضوان الله عليه)، وما ورد عن السيد عبدالملك بدر الدين حفظه الله.

نسأل الله أن يجعلنا من المتمسكين بأهل بيت رسول الله (صلوات الله عليه وعلى الله) وأن يرزقنا السير على طريقهم وأن يحشرنا في زمرتهم، إنه سميع مجيب.





# حتى يُقام الدين الإسلامي لا بد له من قادة وأعلام

هـذا الدين حتى يمكن إقامته في الواقع، والنهوض بـه في الحياة، له ركائز أساسية، ومعالم أساسية، وهي: المنهج أولاً، القادة والرموز ثانيًا، المقدسات التي تُمثّل معالم في الأرض ثالثًا(١).

والدين الإسلامي العظيم هو دين ودولة، نظام كامل للحياة، الإسلام الذي قال الله عنه: ﴿الْيَوْمَ أَكُمُ لَتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ قال الله عنه: ﴿الْيَوْمَ أَكُمُ الْإِسْلاَمَ ﴿ وَانْكُمْ الْإِسْلاَمَ ﴾ [المائدة: ٣]. هذا الإسلام هو كامل، من كهاله أن يشمل كل جوانب الحياة بالنسبة للإنسان سواءً الشؤون السياسية، أو الشؤون الاجتهاعية، الشؤون الاقتصادية، كل شؤون الإنسان؛ لأن هذا الدين بحقيقته بجوهره هو نظام، يسير عليه الإنسان، نظام لحياة الإنسان، وشمل كل جوانب حياة الإنسان.

### اكتمال الدين تم بتحديد مصادر الهداية

يقول السيد عبد الملك حفظه الله في خطاب الولاية لعام ١٤٣٩هـ:

اكتهال هذا الدين بشمولية ما تناوله من شؤون حياتنا كبشر، حياة الإنسان كإنسان، وحياة المجتمع كمجتمع، كهال هذا الدين أن يكتمل فيها يشمله ويتناوله من كل ما له صلة بحياة هذا الإنسان، مها تتعلق به مسؤوليات هذا الإنسان، مها يترتب عليه فلاح هذا الإنسان أو خسرانه، هذا هو كهال الدين، كهال يتصل بواقع حياته، بشؤون حياته، بمسؤولياته، بمستقبله، أي: أن الدين لم يترك شيئًا ذا أهمية من شؤون هذا الإنسان إلا تناوله، من كبير الأمور وصغيرها، كل

<sup>(</sup>١) من ذكرى استشهاد الإمام على للسيد عبد الملك بدر الدين الحوثي ١٤٣٤هـ.







شيء مهم من واقع هذا الإنسان، يحتاج فيه هذا الإنسان إلى هداية، يحتاج إلى توجيهات، إلى تعليهات من الله سبحانه وتعالى إلا وتناوله.

وكمال هذا الدين في اليوم الذي نزلت فيه هذه الآية (يوم الغدير) هو من خلال إعلان مبدأ الولاية الذي سيحفظ لنا استمرارية الاتصال بمصادر الهداية، هذه النقطة المهمة جدًا، فلا نعود إلى الوضعية التي كان عليها المجتمع العربي وغيره في زمن الجاهلية.

#### إلى قوله:

توجيهات الله، وتشريعاته وتعلياته التي أتت من منطلق رحمته وهو أرحم الراحمين، من منطلق حكمة وهو أحكم الحاكمين، من منطلق علمه وهو المحيط بكل شيء علمًا، والعليم الخبير بمصلحة هذا الإنسان، وما يسعد هذا الإنسان، وما يصلح حياة هذا الإنسان، وهو الذي يريد الخير والسعادة والفلاح لهذا الإنسان، هو ربنا الرحيم بنا، الكريم العظيم العلي الحكيم، هو جل شأنه من لا يمكن لأي طرف، ولا لأي جهة أن يقدم لنا في واقع حياتنا لا تعليات، ولا تشريعات، ولا توجيهات أهدئ أو أرحم أو أحكم أو أنسب أو أفضل أو أرقى مها يأتينا من الله سبحانه وتعالى، وهو ربنا الذي له حق الربوبية علينا، وعلينا حق العبودية له، نحن عبيده، يجب أن نكون في حياتنا هذه متجهين على أساس توجيهاته وتعلياته وإرشاداته، وشرعه وأمره وحكمه، وهذا هو أساس الدين أصلا، الدين يمثل نعمة عظيمة من الله سبحانه وتعالى، وهو ينقذ أساس الدين أصلا، الدين يمثل نعمة عظيمة من الله سبحانه وتعالى، وهو ينقذ هذا الإنسان من الارتباط بالمصادر الأخرى التي هي الطاغوت، الطاغوت الذي يستعبد هذا الإنسان، ويستغل هذا الإنسان.





# البديل عن مصادر الهداية هم المضلون والطواغيت

الإنسان في واقع هذه الحياة إما أن يكون له علاقة وارتباط تام وتوجه على أساس هديه أساس دين الله وتعليهاته وتوجيهاته، فيكون عبدًا لله متجهًا على أساس هديه ونوره، ومرتبطًا بمصادر الهداية من الله سبحانه وتعالى، وإما أن يكون في حالة أخرى هي ارتباط بمصادر أخرى تؤثر عليه، توجهه، تتحكم به، تستغله تستعبده، لا فكاك للإنسان بين أن يكون في اتجاه من هذين الاتجاهين أبداً.

وعندما نأتي إلى هذا الإسلام العظيم بنبيه وقرآنه فإن النعمة هي هذه النعمة، ارتباطنا بمصادر الهداية الإلهية، القرآن، كتاب الله، وحيه، كلماته، نوره، تعليماته توجيهاته، كلماته التامة بالعدل والحق والخير والرحمة والحقائق، ونبيه، رسوله، خاتم أنبيائه، محمد اصلوات الله عليه وعلى آله، الذي هو أيضًا صلة بيننا وبين الله، تلقى هذا النور وأتى بهذا الوحي، أتى بهذا الهدى، بلغ هذه الرسالة.

ثم كان هو أول المسلمين، وأول المصدقين بهذا الحق، وأول وأعظم المتمسكين بهذا الهدئ، وأعظم الخلق عبودية لله، والتزامًا بنهج الله سبحانه وتعالى، والقدوة والقائد الذي يتحرك بنا بناءً على أساس هذا الهدئ، يربي على أساسه، يهدي على أساسه، يقيم واقع الحياة بناءً على أساس هذا النور وهذا الهدئ.







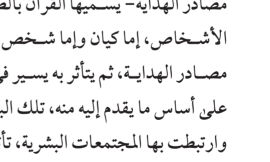


# مصادر الهداية هم صلة موثوقة وسليمة تصلنا بالله سبحانه وتعالى

مصادر الهداية الرسل والأنبياء صلة تصلنا بالله سبحانه وتعالى، صلة موثوقة، صلة سليمة، صلة صادقة، يصل من خلالها إلينا نور الله، هديه، تعليماته، نوره، فنزكوا بهذا الهدي، ونعتز بهذا الهدئ، ونتخلص بهذا الهدي من كل أشكال الاستعباد والاستغلال، من كل قوى الطاغوت وأدواتها المضلة.

ولذلك نحن نلحظ وضعية ما قبل الإسلام كيف هي، ما قبل مجيء رسول الله ومجىء القرآن، كيف هو الوضع، كيف هي الحالة السائدة في واقع البشر، الحالة الخطيرة جدا الحالة الجاهلية هي حالة انفصال عن مصادر الهداية، هذه حالة الجاهلية، حالة الجاهلية، حالة انفصال عن مصادر الهداية ثم يخضع الإنسان- في ضل هذه الحالة من الانفصال عن مصادر الهداية- يخضع في توجهاته في الحياة، وانطلاقته في واقع الحياة لما يأتيه من قبل آخرين غير مصادر الهداية، قوى الطاغوت.

القرآن يسمى - الجهات الأخرى التي يرتبط بها الإنسان كبدائل عن مصادر الهداية- يسميها القرآن بالطاغوت، الطاغوت، كل تلك الكيانات أو الأشخاص، إما كيان وإما شخص، وإما منهج يرتبط به الإنسان كبديل عن مصادر الهداية، ثم يتأثر به يسير في هذه الحياة على ضوء ما يقدم إليه منه، على أساس ما يقدم إليه منه، تلك البدائل التي هي الطاغوت، ارتبط بها البشر، وارتبطت بها المجتمعات البشرية، تأثرت بها، تلقت منها المفاهيم، التصورات، الأفكار، وبنت على ذلك حياتها، بنت على أساس ذلك الحياة، المواقف، السلوكيات، التصرفات، التوجهات، ومن خلال ذلك يستغل هذا الإنسان، ويستعبد هذا الإنسان.









مع أن قوى الطاغوت وهي تسعى للتأثير على هذا الإنسان، التأثير على في تفكيره، في أفكاره، في تصوراته، في عقائده، في المفاهيم التي ينطلق على أساسها في هذه الحياة، فيها يعمل، فيها يترك، وفي مواقفه، وفي ولاءاته، وفي عداواته، وفي مختلف تصرفاته في هذه الحياة، أحيانا حتى قد تتخاطب مع هذا الإنسان حتى باسم الدين، وقد تنطق عن الله افتراءً على الله، وزورا على الله لكي تقنع هذا الإنسان؛ لأن قوى الطاغوت هي تدرك أن هذا الإنسان هو مفطور من الأساس على التدين، على التدين، على معرفة أو استشعار أن عليه أن يعبد الله، أن يطيع الله، أن يلتزم بأمر الله، على أن يعيش عبدا لله فتأت قوى الطاغوت حتى في كثير بل في أكثر الأحوال، وفي أكثر المجتمعات، وفي أكثر مراحل التأريخ لتخدع هذا الإنسان، وتضل هذا الإنسان، وتشع هذا الإنسان بعقائد وأفكار وتصورات معينة، ومفاهيم معينة يبنى عليها أعهاله واتجاهاته في الحياة، وتحسبها على الله سبحانه وتعالى.

# قوى الطاغوت كانت تتخاطب مع الناس حتى باسم الدين

قوى الطاغوت كانت تتخاطب مع الناس حتى باسم الدين، وكانت تأت إلى كثير من العقائد والأفكار والتصورات فترسخها في أذهان الناس، وتتحول إلى عقائد يعتقد بها الناس، ويتعصب لها الناس، و بناءًا على أنها دين يمثل دين الله، محسوبة على الله سبحانه وتعالى، وهي افتراء على الله سبحانه وتعالى، ثم في الحلال والحرام كذلك أشياء معينة يستحلها الناس بناءًا على أنها من حلال الله، وأشياء معينة يحرمها للناس بناءًا على أن الله حرمها، والمسألة هناك وهناك في العقائد، وفيها قدم بصفة الحلال وبصفة الحرام افتراءات على الله، وادعاء







كذب وبهتان على الله سبحانه وتعالى، يُقَدَّم من جهات محترمة في أوساط الناس، زعامات، شخصيات تُقَدَّم على أنها أحبار، رهبان، كهنة صفات معينة، وشخصيات وازنة في المجتمع، يتأثر بها الناس ويتقبلون منها، ويتأثرون بها، وبها تقدمه إليهم محسوبًا على الله سبحانه وتعالى، فالمسألة مسألة خطيرة جدًا.

حتى مثلًا في قصة المسجد الحرام وشعائر الحج، شعائر الحج كانت قائمة حتى في زمن المجتمع الجاهلي، في المجتمع الجاهلي شعائر الحج كانت قائمة، منذ العهد الإبراهيمي، توارثت الأجيال الحج من بعد نبي الله إبراهيم عليه السلام؛ ولكن اختلط في مشاعر الحج الكثير من الخرافات والمخالفات والمعقائد؛ حتى أنهم أتوا إلى مكة؛ وحتى على سطح الكعبة بأصنام نصبت هناك، وشابت حتى عملية الأعال وشعائر الحج شوائب كثيرة جدا فيا يقولون، وفيا يعبرون، وفيا يتصرفون مخالفة لدين الله، وحسبت على دين الله، حسبت على دين الله،

كان المشركون بأنفسهم هم المسيطرون على مكة بهاهم عليه من شرك وكفر، بكل ما لديهم من خرافات وعقائد وتصورات واختلالات وتجاوزات وشوائب دخلت في عملية الحج بكلها، يسيطرون، وقدموا ذلك كواحدة من الوسائل التي يخادعون بها الناس؛ بل يقدمون أنفسهم بأنهم هم من يعبرون هم عن الدين الإلهي، فتتجه إليهم أنظار القبائل العربية على أنهم هم يمثلون الرمزية الحقيقية لهذا الدين، ويتأثرون بهم فيصدرون الكثير من العقائد الباطلة، والتصورات الخاطئة المحسوبة على دين الله سبحانه وتعالى.





# أكبر مشكلة هي انفصال الناس عن مصادر الهداية الحقيقية

في ظل ذلك الوضع السيئ جدًا، والمستمر إلى مرحلة متأخرة، مثلا منذ بعث رسول الله محمد (صلوت الله عليه وعلى آله) بالرسالة الإلهية وحتى وفاته، على مدى عشرين عامًا من مبعثه بالرسالة وحركته بالرسالة على مدى عشرين عامًا، كانت لا تزال مكة تحت سيطرة المشركين، وكانوا هم الذين يديرون شعائر الحج، وكانوا هم من يسعون لتوظيف هذه السيطرة توظيفا في عملية التضليل، وصنع قناعات باطلة، وتصدير عقائد محسوبة على الله وعلى دينه، وكذلك أحكام شرعية في الحلال والحرام وغير ذلك لخداع المجتمع. فإذاً نأتي إلى أن أكبر مشكلة كانت هي انفصال الناس عن مصادر الهداية الحقيقية.

# مسؤولية الهداية للعباد وتقديم الدين الحق إليهم مسألة ترتبط بالله سبحانه وتعالى

ولذلك الله سبحانه وتعالى ومسؤولية الهداية للعباد، وتقديم الدين الحق إليهم، وتقديم الطريقة الصحيحة لعبادة الله سبحانه وتعالى والبرنامج الفعلي الذي يعبر عن الله في هديه و تعليهاته وتوجيهاته هي مسألة ترتبط بالله سبحانه وتعالى، ووفق الطريقة الإلهية هي التي تشكل إنقاذا حقيقيا للناس، ونوراً حقيقيا للناس، الله سبحانه وتعالى يقول ﴿إِنَّ عَلَيْنَا لَلْهُدَى ﴾ [البل:١٢] مسؤولية الهداية للبشر، وتقديم دين الله الحق الذي هو دينه الفعلي، وتعليهاته الحقيقية، وإيصالها بشكل صحيح ونقي إلى البشر، وطريقة إقامتها في واقع البشر، هذه مسألة تعود إلى من؟ إلى الله سبحانه وتعالى، وهو جل شأنه من يمتلك الحق في أن يحدد للعباد الطريقة التي يوصل







بها هذا الحق إليهم حتى لا يكونوا ضحية لقوى الطاغوت التي تفتري الكذب على الله، التي تخدع الناس بهدف السيطرة عليهم، تفتري على الله، وتقدم زورًا عقائد، أفكار، حلال، حرام، الزامات عملية تستغل بها الناس لمآربها، لأهوائها، لما تريده هي، لتتمكن من السيطرة والنفوذ والاستغلال والتحكم بالبشر وبثروات البشر، ولتستبعد هؤلاء البشر.

الله يقول ﴿إِنَّ عَلَيْنَا لَلْهُدَىٰ ﴾ يقول جل شأنه ﴿وَعَلَى اللّهِ قَصْدُ السّبِيلِ ﴾ وعندما يقول: [النحل: ١] على الله هو مسؤوليته هو عندما يقول ﴿إِنَّ عَلَيْنَا لَلْهُدَىٰ ﴾ وعندما يقول: ﴿وَعَلَى اللّهِ قَصْدُ السّبِيلِ ﴾ يعني أنها من مسؤولياته سبحانه وتعالى باعتباره هو ربنا رب السهاوات والأرض، وملكنا ملك السهاوات والأرض وملك الناس، إليه هو أن يحدد للبشرية طريق الخير، طريق الفلاح طريق العبادة له، الطريق الصحيح والمنهج الحقيقي الذي يرسمه للناس ليسيروا عليه، أن يحدد هو الصراط المستقيم ومعالم هذا الصراط الذي تقودنا إليه، والتي تسير بنا فيه هذا إلى الله سبحانه وتعالى، ليس متروكًا إلى الناس في أهوائهم، في اقتراحاتهم، في مزاجهم.

# الله هو من يحدد لعباده قناة الوصل به

ولذلك هو من يحدد لنا سبحانه وتعالى قناة الوصل به، من يوصلنا بالله، ويصلنا عبره هدى الله ونور الله وليست مسألة متروكة للناس في أمزجتهم وأهوائهم وشهواتهم ورغباتهم، ومتروكة للاستغلال، للاستغلال من قبل المجرمين، وكيانات الطاغوت والمضلين وأصحاب الأهواء ﴿وَعَلَى اللّهِ قَصْدُ السّبِيلِ وَمِنْهَا جَائِرٌ ﴾ [النعل: ٩] يعني هناك سبل كثيرة جائرة، ولكن الله سيتولى هو أن يرسم







لعباده الطريق الصحيح والصراط المستقيم ﴿قُلِ اللَّهُ يَهْدِي لِلْحَقِّ ﴾ [يونس:٣٥].

فكيف يفعل الله سبحانه وتعالى هل الله مثلًا يتخاطب بشكل مباشر مع عباده كلهم؟ ويسمعون ندائه بشكل مباشر، وتعليهاته بشكل مباشر، أم هناك طريقة معينة؟ الطريقة التي سنها الله سبحانه وتعالى مع عباده، وهي سنة تتناسب مع ما فطرهم عليه في واقع الحياة، وفطر وصمم عليه حياتهم في ما اعتادوا عليه وألفوه كمجتمع بشري، حياته ذات طابع اجتهاعي وليست ذات طابع فردي، مجتمع نُظمت حياته، بُنِيت حياته حتى في طبيعة الخلق، وتنظيم شؤون الحياة كمجتمع مترابط بعضه ببعض، حياة اجتهاعية، مجتمع يحتاج إلى شؤون الحياة كمجتمع مترابط بعضه ببعض، حياة اجتهاعية، مجتمع يحتاج إلى قيادة واحدة، إلى منهج واحد، في واقعه الفطري يتجه على هذا الأساس، إن اتجه على أساس دين الله، وإلا اتجه بعيدًا عن دين لله لما يضله، ولكن على هذا الأساس منهج وقيادة، الله سبحانه وتعالى قال ﴿اللّهُ يَصْطَفِي مِنَ الْمُلَائِكَةِ

الله سبحانه وتعالى الذي له حق الهداية لعباده، حق التشريع لعباده، حق الني الغاية أن يرسم لعباده منهجًا لحياتهم يسيرون عليه في هذه الحياة ليصلوا إلى الغاية التي يريدها لهم، وتتحقق لهم كل النتائج المرجوة من استخلافهم في هذه الحياة، أو تقوم عليهم الحجة إن لم يلتزموا، فالله هو من يمتلك هذا الحق ﴿أَلَا لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ تَبَارَكَ اللّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ [الأعراف: ٤٠] ﴿إِنِ الْحُكْمُ إِلاَّ لِلّهِ ﴾ [الأعراف: ٤٠] ﴿ إِنِ الْحُكْمُ إِلاَّ لِلّهِ ﴾ [الأعراف: ٤٠] ﴿ إِنِ الْحُكْمُ إِلاَّ لِلّهِ الله المُحَدِّ وهم الملائكة رسلًا، يختار لهذا الدور - لإيصال هداه - يختار خصيصًا من بين أوساط الملائكة من يختاره لهذا الدور، مع أن الملائكة بكلهم مخلوقات صالحة ومستقيمة، يعني ما به ملائكة سيئين وملائكة صالحين لا.





ولكن لم تكن المسألة إلى أن يقول أي واحد من الملائكة يمكن أن يقوم بهذا الدور لا، يختار اختيارا من داخل الملائكة من يوكل إليه هذه المهمة وهذه الوظيفة، أن يوصل هديه عن طريق الوحي إلى من يصطفيه للناس رسولًا ليرسله إلى الناس ﴿اللّهُ يَصْطَفِي مِنَ الْمَلائِكَةِ رُسُلاً وَمِنَ النّاسِ ﴾ ومن أوساط المجتمع البشري، في الواقع البشري كذلك، المسألة هي مسالة من يوكل الله إليه هذه المهمة، ومن يحمله هذه المسئولية، ومن يختاره لهذا الدور، ليست مسألة انتخابات مثلا أن يطلب من عباده أن ينتخبوا لهم رسولًا أو نبيًا، فلو تركت المسألة إلى الاختيار البشري لكانت خاطئة جدًا.

يعني لو نأتي مثلًا إلى مجتمع مكة، في بداية حركة النبي صلوات الله عليه وعلى آله كم لقي من التكذيب! الأغلبية في مكة كفروا به وكذبوه بل قال الله عنهم ﴿قَدْ حَقَّ الْقَوْلُ عَلَى أَكْثَرِهِمْ ﴾ [يس:٧] الأغلبية خذلوا، الأغلبية جحدوا بالحق، تنكروا للرسالة، كفروا بالرسول، أي: الأغلبية كانت إلى جانب (أبو جهل) و (أبو سفيان) ومكذبين بالرسول، ولو قيل لهم انتخبوا لاتجهوا إلى انتخاب (أبو جهل) أو (أبو سفيان) وكفروا برسول الله محمد صلوات الله عليه وعلى آله، بل كانوا يقولون هم فيها بعد: ﴿لَوْلَا نُزْلَ هَذَا القُرْآنُ عَلَى رَجُلٍ مِنْ القَرْيَتَينِ عَظِيمٍ ﴾ [الزعرف:١٦] غير هذا الشخص.

تأثرات الناس أحياناً في بعض المجتمعات، تفكيرهم ارتباطاتهم نظرتهم خاضعة لتأثيرات معينة، لتقييمات معينة لاعتبارات معينة ينشدون لمن يرونه صاحب سلطة وجاه وثروة ومال وقوة وليس إلى من هو الأجدر بحساب القيم والأخلاق والمبادئ والصلاحية الفعلية لحمل الرسالة الإلهية.





#### اعتبارات الاختيار لمصادر الهداية

هل صلاحية حمل الرسالة الإلهية مستوى ما تملكه من ثروة كتاجر كبير؟ أو مستوى النفوذ والسلطة كصاحب سلطة معينة، وسيطرة معينة على مجتمعك؟ أو وجاهة معينة بين المجتمع؟ لا، لها اعتبارات أخرى، اعتبارات أخرى تلحظ حتى في الخلق، عندما يخلق الله إنساناً يخلقه ويعده إعدادًا، ويهيئه تهيئة لهذه المهمة، ولهذا الدور العظيم، وليكون لائقًا بهذه المسئولية، وفي مستوى هذه المسئولية العظيمة والمقدسة، يقول عن نبيه موسى عليه السلام ﴿واصْطَنَعْتُكَ لِنَفْسي ﴾ وهنا يقول ﴿اللهُ لِنَفْسي ﴾ وهنا يقول ﴿اللهُ يَصْطَفِي مِنْ المَلائِكَةِ رُسُلاً وَمِنْ النَاس ﴾ يصطفي، يصنع خصيصًا، ويخلق خصيصًا لهذه المسئولية ﴿وَرَبُّكَ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارُ مَا كَانَ لَهُمُ ويخلق خصيصًا، ويخلق خصيصًا لهذه المسئولية ﴿وَرَبُّكَ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارُ مَا كَانَ لَهُمُ ويخلق عَلَى اللهِ قَصْدُ السَّبِيلِ ﴾

هذه هي مسئوليته سبحانه وتعالى، وهو إنفاذا لهذه المسئولية ورعاية لهذه المسئولية يفعل ما هو إليه، ما هو مسئوليته، ما هو حق إليه وليس من اختصاص الناس هي مسئوليته، كيف يوصل هديه إلى عباده، ثم هل في هذه المسألة ما يوجب حساسية من الرسل والأنبياء لا، كل ما يمنحه الله الرسل والأنبياء من مؤهلات عالية لحمل تلك المسئولية العظيمة هو يتجه إلى من؟ ولمصلحة من؟ للناس ذلك الرسول وذلك النبي فيها يمتلكه من مؤهلات عالية، فيها هو عليه من رحمة وحكمة وإرادة الخير، وسعة الصدر، وحرص عظيم على هداية الناس، ومحبة عظيمة لصلاحهم، وحكمة وذكاء، ومؤهلات كثيرة جدًا، وطهارة وأمانة وصدق.





وكل تلك المؤهلات عائدها لمن؟ مصلحتها لمن؟ خيرها لمن؟ فائدتها لمن؟ ثمرتها لمن؟ كلها للناس؛ ولهذا نجد مثلًا أن الله سبحانه وتعالئ يخلق صفوة عباده، ويعد خير عباده لتحمل مسئولية الرسالة والنبوة، ويوصل من خلالهم هديه ونوره إلى عباده ليكونوا هم من يبلغون، ومن تنزل إليهم كتبه ويوصلونها إلى العباد، ويكونون هم من واقعهم البشري مؤمنين، ملتزمين، معبدين أنفسهم لله مطيعين لله، ويمثلون هم القدوة في الالتزام والتطبيق والعمل، وتعبيد أنفسهم لله والقيادة للبشرية في السير بها على أساس ذلك الهدئ، وتربيتها على أساس ذلك النور، وتبصيرها بتلك البصائر، والعناية بها على، ذلك الأساس، لما فيه خيرها وفلاحها.

الإنسان بشكل عام منذ بداية وجوده لم يتركه الله هملًا بقيت مسيرة الهداية على مر التأريخ، منذ حقب تاريخية مبكرة، الإنسان بشكل عام منذ بداية وجوده لم يتركه الله هملًا، بقيت مسيرة الهداية عبر الرسل والأنبياء وورثتهم الحقيقيون مستمرة وقائمة، وعلى مر التأريخ كان هناك من يتصدى للرسل والأنبياء، من؟ قوى الطاغوت التي تسعى إلى فصل الناس عن حلقة الوصل بهدى الله عن مصادر الهداية.

# قوى الطاغوت كان أهم ما تركز عليه دائمًا أن تفصل الناس عن مصادر الهداية

قوى الطاغوت كان أهم ما تركز عليه دائمًا أن تفصل الناس عن مصادر الهداية، لماذا؟ لكي يبقى الناس مرتبطين بها، وخاضعين لها، ومتبعين لها، لكي تتمكن هي أن تكون الموجهة والآمرة، والمؤثرة والمستغلة، والمتحكمة بالناس،







ثم تصيغ لهم من الأفكار والتصورات والعقائد، وتوجههم فيها يتناسب مع مصالحها، فيها يعزز نفوذها، في سيطرتها، فيها يُمكنها أكثر، والمسالة في كلها هي مسألة استغلال واستعباد توظف لها عناوين، عقائد، تصورات، أفكار.

لاحظوا تسعى قوى الطاغوت إلى التصدي للرسل والأنبياء، وإثارة كل الحساسيات في سعيها لفصل الناس عن مصادر الهداية، يسعون في الصدارة للتكذيب بالرسل والأنبياء، وفصل الناس عنهم، وإبعاد الناس عنهم، ويأتون لإثارة حساسيات يفترض أن تثار تجاههم هم وليس تجاه الرسل والأنبياء، من أول ما أثاروه من الحساسيات والعقد لتكذيب الأنبياء، وفصل الناس عنهم هي بشرية الأنبياء، كانوا يقولون هؤلاء ليسوا إلا بشرًا مثلنا كيف يمكن أن يكون هذا البشر نبيًا؟! كيف يمكن أن نطيعه أن نتبعه وهو ليس إلا بشر مثلنا؟!

ثم يريدون من الناس في المقابل أن يطيعوهم هم، وهم ليست المسألة عندهم متوقفة في أنهم بشر فحسب، إنها هم بشر قد فقدوا بشريتهم وإنسانيتهم، يأتي طغاة مجرمون، ضالون ظالمون، مفسدون لا يمتلكون أي مؤهلات حتى إنسانية يتحكمون بالمجتمع، يقدمون كل ما يمكن أن يعزز نفوذهم وسيطرتهم عليه، ثم يعملون على فصل هذا المجتمع عن مصادر الهداية الإلهية، كيف تتبعون أولئك ليسوا إلا بشرًا؟ اتركوهم، وهذا ما كانوا يركزون عليه ﴿وَقَالَ الْمَلَأُ مِنْ قَوْمِهِ الَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِلِقَاءِ الْأَخِرَةِ وَأَتْرَفْنَاهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا مَا هَذَا إِلَّا بَشَرُ مِثْلُكُمْ يَأْكُلُ مِمَّا تَأْكُلُونَ مِنْهُ وَيَشْرَبُ مِمَّا تَشْرَبُونَ وَلَئِنْ أَطَعْتُمْ بَشَرًا مِثْلُكُمْ إِنَّكُمْ إِذًا لَخَاسِرُونَ ﴿ المؤمنون : ٣٣ - ٢٤].

كيف تطيعون بشرًا مثلكم؟! هذا لا يمكن أن يكون نبيًا، لا يمكن أن يكون







مَتَبَعًا وأن يُطاع، لا، هذا مجرد بشر اتركوه، لا تسمعوا له، لا تستجيبوا له، لا تصدقوه، كانوا يتحركون على هذا الأساس، كانوا يقولون ﴿لَوْ شَاءَ رَبُّنَا لَا تصدقوه، كانوا يتحركون على هذا الأساس، كانوا يقولون ﴿لَوْ شَاءَ رَبُّنَا لَأَنْزَلَ مَلَائِكَةً ﴾ [فصلت: ١٤] لو شاء لأنزل ملائكة، يكون النبي من الملائكة، ويأتي إلى واقعنا البشري فيتخاطب معنا باعتباره من الملائكة ﴿فَإِنَّا بِمَا أُرْسِلْتُمْ بِهِ كَافِرُونَ ﴾ [الزعرف: ١٤] يقولون ﴿لَوْلَا أُنزِلَ عَلَيْنَا الْمَلَائِكَةُ أَوْنَرَىٰ رَبَّنَا ﴾ [الفرقان: ٢١] استكبار كبير جدًا، ﴿مَا نُنَزِّلُ الْمَلَائِكَةَ إِلَّا بِالْحَقِّ وَمَا كَانُوا إِذًا مُنظَرِينَ ﴾ [الحجر: ٨] ﴿يَوْمَ يَرَوْنَ الْمَلَائِكَةَ لَا بُشْرَىٰ يَوْمَئِذٍ لِللمُجْرِمِينَ وَيَقُولُونَ حِجْرًا المَحَدِدَ ٨] ﴿ اللهُ وَاللهُ اللهُ المُا اللهُ الله

# بشرية الأنبياء ليقدموا من واقعهم النموذج والقدوة

وكها قلت هم يثيرون هذه الحساسية تجاه الأنبياء، مع أنها يفترض أن تثار ضدهم هم، هم ليسوا إلا بشر، ولكن بشر ضالون مجرمون تائهون، أما بشرية الأنبياء، وكونهم من البشر هذا أمر مطلوب، أن يكون في واقعه كبشر؛ لأنه معني في تبليغ هذا الدين، أن يكون هو من واقعه البشري يقدم النموذج، ويقدم القدوة، ويقدم القيادة في تطبيق هذا البرنامج الديني، يعني لو أتى مثلًا مكك من الملائكة ليخاطب الناس اعملوا كذا، وافعلوا كذا، ولا تفعلوا كذا، والله أمركم بكذا، ونهاكم عن كذا سيقولون له أنت من الملائكة، أنت ما تعرف واقعنا كبشر، نفسياتنا كبشر، الواقع الذي نعيشه في مشاعرنا ورغباتنا وشهواتنا وشهواتنا عبشر، أنت استطعت أن تلتزم بهذا الدين لأنك من الملائكة، ليس عندك ما عندنا كبشر.

لكن عندما أتى النبي وهو بشر، ثم كان هو أول من يلتزم بدين الله، بتعليهات







الله، بتوجيهات الله، ومن يمثل القدوة والأسوة في التطبيق والالتزام والعمل كان ذلك اقرب أثرًا، وأعظم حجةً في الواقع البشري، وحتى أكثر أنسًا في الواقع البشري، بل هذه نعمة على البشر أن يجعل منهم في ماهي سنة من سنن الله سبحانه وتعالى مع عباده.

أيضًا نعمة من واقع البشر أن يبعث فيهم رسولاً من أنفسهم حتى في الانسجام، في الاطمئنان، في العلاقة، في أشياء كثيرة واحد منهم، أولئك يثيرونها كحساسية ﴿قَالَتْ لَهُمْ رُسُلُهُمْ إِن نَحْنُ إِلَّا بَشَرٌ مِّ ثُلُكُمْ وَلَكِنَّ اللّهَ يَشُرُ مَنْ يُشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾ [براميم:١١] يثيرون هذه الحساسية.

عندما يفشلون في إثارة هذه الحساسية يقولون لا بأس بشر جيد، يكون بشر ما هناك مشكلة في الأخير لكن لماذا لا يكون شخصاً آخر؟ لماذا يكون هو ذلك بذاته؟ بنفسه؟ لماذا لا يأتي الهدئ هذا إلى الجميع.

مثلاً؟ ﴿أَنْزِلَ عَلَيْهِ الذّكُرُمِن بَيْنِنَا ﴾ [ص:٨] لماذا لا يأتي للزعيم الفلاني كذلك؟ والشخصية الفلانية؟ وفلان الفلاني؟ حسد، يثيرون مسألة الحسد والعُقد غير المبررة، ولماذا يختص الله ذلك أن يجعله رسولاً؟ لماذا أبو سفيان أبو جهل أبو فلان أبو علان والزعيم الفلاني والتاجر الفلاني؟ لماذا ما يكونون الكل رسل وأنبياء؟ ويقدمون الكثير من المقترحات ﴿بَلْ يُرِيدُ كُلُّ امْرِئٍ مِّنْهُمْ أَن يُؤْتَى صُحُفًا مُنشَّرَة ﴾ [المدرن؟٥] كل واحد يشتي يصير عنده وحي وكتاب، وتنزل عليه الملائكة، وهذه العُقَد ﴿لَوْلا نُنزِلَ هَذَا الْقُرْآنُ عَلَى رَجُلٍ مِنَ الْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ ﴾ [الزعوف:٣] ﴿لَوْلَا أُنزِلَ عَلَيْهِ كَنزُ أَوْ جَاءَ مَعَهُ مَلَكُ ﴾ [مود:١٠] الْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ ﴾ [الزعوف:٣] ﴿لَوْلَا أُنزِلَ عَلَيْهِ كَنزُ أَوْ جَاءَ مَعَهُ مَلَكُ ﴾ [مود:١٠] المقراحات وأطروحات كثيرة يقدمونها.

كل ما في الأمر أنهم يسعون لفصل الناس عن مصادر الهداية ليقدموا





أنفسهم كبديل يتمكن دائماً من التحكم بالناس، التحكم بهم في أفكارهم، في ثقافتهم، في عقائدهم، في تصرفاتهم، في سير حياتهم للاستغلال والاستعباد، هذا كل ما يريده الطاغوت الذي يقدم نفسه بديلًا عن منهج الله سبحانه وتعالى.

وإذا قدم نفسه بديلا هو يستخدم العناوين الدينية، يمكنه أن يستخدم كل العناوين الدينية، عقائد باسم الدين، أعمال باسم الدين، شعائر للدين، حتى المساجد ﴿مَا كَانَ لِلْمُشْرِكِينَ أَنْ يَعْمُرُوا مَسَاجِدَ اللّهِ شَاهِدِينَ عَلَى المساجد ﴿مَا كَانَ لِلْمُشْرِكِينَ أَنْ يَعْمُرُوا مَسَاجِدَ اللّهِ شَاهِدِينَ عَلَى أَنْفُسِ هِمْ بِالْكُفْرِ أُولَئِكَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ ﴾ [التوبة:١٧] ﴿أَجَعَلْتُمْ سِقَايَةَ الْحَاجِّ وَعِمَارَةَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ كَمَنْ آمَنَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ ﴿ [التوبة:١٧] ولذلك نلحظ أن المسألة الرئيسية في سنة الله وهداية الله أنه جلّ شأنه هو من إليه أن يحدد مصادر الهداية التي نرتبط بها، باعتبارها مصادر للهداية عبرها يصل إلينا الهدى بكل ثقة، بكل أمانة، بكل مصداقية، إذا فُصلنا عنها ضعنا، ولو بقيت لنا عناوين الدين باسم الدين، بل تهنا بل نستغل بشكل كبير جداً.

# الأمة إذا فارقت هذا المبدأ ستفتح على نفسها كل النوافذ التي يطل منها كل ضال ومتجبر وطاغية

الأمة إذا فارقت هذا المبدأ ستكون ضحية، ضحية للتضليل، ستفتح على نفسها كل النوافذ التي يطل منها كل ضال وكل متجبر وكل طاغية، في موقع ليقدم نفسه في موقع القيادة، وليقدم نفسه في موقع الهداية.

عندما تنفصل الأمة عن مصادر الهداية فتحت المجال لكل أولئك من الطواغيت والجائرين والمتسلقين والظالمين والمستكبرين والمضلين ليقدم كلُّ







منهم نفسه في موقع القيادة، وليقدم الآخر نفسه في موقع الهداية، فذاك ينطق عن الله زورًا، ويفتري عليه كذبًا، أو يخلط الحق بالباطل على مثل ما كان عليه بنو إسرائيل لينقق باطله بها يرفقه معه من قليل من الحق، والآخر ليخضع الناس له، والكل لاستغلال الناس.

# دور القادة والأعلام

#### البلاغ والتبيين والتجسيد للدين

وهذه مسألة واضحة عندما نعود لنتأمّل في كتاب الله سبحانه وتعالى المنهج الإلهي لم يكن ليقوم، ولا لينتشر ولا ليلقى القابلية في واقع البشر بدون رموزه، بدون أعلامه الذين قاموا بدور متعدد من خلال البلاغ والتبيين، والتوضيح وإقامة الحجة، ومن خلال التجسيد للمبادئ، والقيم والتمثيل العملي لها في واقع الحياة، وإبرازها عمليًا في الواقع العملي؛ ليرئ الناس عظمتها، وليرئ الناس جمالها، وجلالها، وجاذبيتها الكبيرة في الواقع، وإمكانية تطبيقها بها يترتّب على تطبيقها من آثار ونتائج إيجابية في واقع الحياة.

ولأهمية الأمر وباعتباره من ضروريات المشروع الديني نجد أن الله سبحانه وتعالى خاطب نبيه الكريم وهو في مقام النبوة، يتنزَّل عليه الوحي، يصل إليه الهدي الإلهي وتعليات الله سبحانه وتعالى في إطار الوحي الإلهي غضةً طريّة.

في مقام الوحي وفي مقام النبوة، الله سبحانه وتعالى يقدم له في كتابه الكريم قائمة من أسهاء الأنبياء والرسل فيعددهم ثم يقول عنهم: ﴿أُولَئِكَ النَّذِينَ هَدَى







الله فَبِهُدَاهُمُ اقْتَدِهِ ﴾ [الأنعام: ١٠] يخاطب من؟ يخاطب النبي محمدًا (صلوات الله عليه وعلى آله) في مقامه، وفي موقعه من النبوة والوحي، يوحى إليه، على ارتباط مباشر بهدى الله سبحانه وتعالى، وبالوحي الإلهي.

ومع ذلك يوجِّهه إلى أن يهتدي وأن يقتدي بأولئك السابقين من الأنبياء والرسل أن يرتبط بهم كرموز، وهداة، أن يرتبط بهم في موقع القدوة.

في إطار الدين في إطار المشروع الديني لا بد من القدوة، لا بد من الأعلام، لا بد من الرموز، لا بد من الهداة الذين نرتبط بهم في إطار الدين نفسه فنقتدي بهم، ونهتدي بهم، ونتخلق بأخلاقهم، ونتأثّر بهم، ويمثّل ارتباطنا بهم عاملًا مهمّ أفي أن نرتبط بالمشروع الديني ذاته، في أن نتخلق بأخلاقه، في أن ننطلق من خلال مبادئه، في أن نلتزم بتعليهاته، نرى فيهم هم، نرى في معالم حياتهم، في سلوكياتهم، في مواقفهم، في حركتهم في الحياة الشواهد لهذا الدين، في عظمته، في جاذبيته، في تأثيراته المهمة.

ولأن المسألة أساسية نجد أن الله سبحانه وتعالى في كتابه الكريم، في سورة الفاتحة التي نتلوها في كلّ صلاة فنقول فيها: ﴿اهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ وَصِرَاطَ النّهِ سَالله عَلَيْهِمْ ﴾ [الفاتحة:١٠] في الوقت الذي نطلب من الله ونتوجّه إلى الله أن يهدينا إلى صراطه المستقيم قال الله عن هذا الصراط المستقيم أنه ﴿صِرَاطَ اللّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾ [الفاتحة: ٧] صراط له أعلامه، له رموزه، له هداته الذين نهتدي بهم، وهم لنا القدوة، وهم لنا القادة، وهم لنا من يُجسدون معالم هذا الدين، وحقائق هذا الدين، ومبادئ هذا الدين، وأخلاق هذا الدين، وبطريقة صحيحة.) (١)

<sup>(</sup>١) من ذكرى استشهاد الإمام علي للسيد عبد الملك بدر الدين الحوثي ١٤٣٤هـ.





#### الحفاظ على الدين من التحريف

فهم يمثّلون الضهانة في التطبيق الصحيح، والتطبيق السليم للدين، والحفاظ على مفاهيمه من التحريف؛ لأن الدين وهذه حالة حصلت حتى في الرسالات السابقة، بعد الأنبياء السابقين، بعد موسى بعد عيسى، وغيرهم من الرسل، والأنبياء أن الدين الإلهي يتعرض في مراحله المختلفة، وفي إطار الرسالات السابقة يتعرض دائمًا لعملية تحريف، تحريف لمفاهيمه، وتحريف لقيمه وأخلاقه، وتحريف لمبادئه، وتحريف دائمًا يُحسب على الدين نفسه، وباسم الدين نفسه، ومن خلال عناوين الدين نفسه.

دائمًا ما تطرأ عملية التحريف للمفاهيم الدينية ومن خلال رموز مضلين لديهم قدرات فائقة على التضليل والخطاب، على التضليل للناس، ولديهم القدرة على توظيف الخطاب الديني نفسه من خلال تحريف مفاهيمه وقلب مبادئه رأسًا على عقب؛ يستطيعون من خلال ذلك التضليل للكثير من الناس، والخداع للكثير من الناس، عوامل متعددة تُسهم في عملية التحريف للمفاهيم الدينية.

عندما ينتصر الدين ويصبح حقيقةً واقعة ثابتة، ويرئ فيه الآخرون أنه في ظهوره، في ثقله في انتصاره، في هيمنته في الواقع، أصبح ثابتًا راسخًا لا يمكن أبدًا التخلُص منه ولا إزالته، أصبح ارتباط الناس به ارتباطًا وثيقًا ثابتًا لا يمكن فصلهم عنه.

يرئ الآخرون وفي المقدمة ملوك الجور، والظالمون، والطغاة، والمستكبرون، والمفسدون في الأرض يرون في هذه الحالة حالةً معقّدة، تعني انتصار الدين، وارتباط الناس الوثيق به فلا يمكن فصلهم عنه، ويرون في نظرتهم إلى الدين أن جملة أساسيةً من مفاهيم الدين هي التي تمثّلُ بالنسبة لهم خطرًا كبيرًا،







وعائقًا كبيرًا عليهم في إمكانية أن يهيمنوا على الناس بظلمهم بفسادهم بشرهم بطغيانهم باستكبارهم بفسادهم، وبها أن عملية فصل الناس عن الدين بالكامل، وإزاحة الدين والرسالة الإلهية بالكامل من واقع الحياة مسألة صعبة غير ممكنة، يعمدون إلى توظيف مفاهيم الدين بعد تغييرها وقلبها من خلال علهاء السوء، دائمًا ما تتم عملية التضليل والتحريف للمفاهيم الدينية من خلال علهاء سوء هذه من الحقائق الثابتة.

على المفاهيم الدينية والمعارف الدينية، يقومون هم بتحريف المعاني والمفاهيم وتزييفها وقلبها إلى ما يتطابق مع رغبات وأهواء ملوك الجور، وسلاطين الظلم، والحكومات الجائرة حتى يتهيأ لها أن تحكم، أن تسيطر، أن تتغلب، وبدون أن تحتاج إلى أن تدخل في صدام عنيف مع المجتمعات التي آمنت بالرسالة الإلهية، وأصبحت على ارتباط وثيق بها..(١)

#### ابتعاد الأمة عن الأعلام يجعلها قابلة للتحريف والتضليل

فإذا أراد الناس أن يكونوا في واقعهم مرتبطين بالمنهج من دون رموز، من دون أعلام، هنا تكون هناك قابلية كبيرة لعملية التحريف والتضليل، يعني من أتى على الناس وقرأ عليهم نصوصًا دينية (قُولْبَهَا) كما يشاء، لديه قدرة في (قُولْبَة) النصوص والتلعُّب بها، أو إنزالها في غير محلها، في غير مصاديقها، تقبَّل الناسُ منه.. وهنا ينجح الآخرون في عملية التحريف إلى حدِّ كبير، ويستطيعون أن يُحوِّلُوا من عملياتهم التضليلية والتحريفية إلى معتقدات، وأفكار، ومفاهيم، وثقافات يصبح لها جمهورها الواسع المؤمن بها، المقتنع

<sup>(</sup>١) من ذكرى استشهاد الإمام علي للسيد عبد الملك بدر الدين الحوثي ١٤٣٤هـ.





بها، المتحرك على أساسها، تُدرَّس في مدارس، تُكْتَب لها كتب، تُنزَّل في محاضرات وهكذا. وتصبح ثقافةً سائدة وقد تمشي عليها أجيال، جيل بعد جيل وهكذا تمتد عبر الزمن، ويتدين الناس بها، يتدين الناس بضلال وباطل ويعتبرونه قربةً يتقربون به إلى الله سبحانه وتعالى.

ولذلك المشروع الديني في أساسه هو دين الله الحكيم، دين الله الذي هو أحكم الحاكمين، والله سبحانه وتعالى جعل دينه في معالمه، في ركائزه، في طبيعة المشروع نفسه على النحو الذي يضمن سلامته، سلامته للأجيال، سلامته للبشرية، فللدين رموزه، ﴿اهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ ﴾[الفاتحة:١] في الوقت نفسه ﴿صِرَاطَ النَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾[الفاتحة:١] هؤلاء الرموز هؤلاء الأعلام الذين هم للدين تَرْجُمَانُه، ولسانه، وهم مصاديقه العملية في الواقع، هم تَرْجُمَانُه وهم يُعملون، فنستفيد منهم في معرفة المفاهيم الصحيحة للدين فيها بينوا فيها بينوا فيها بالغُوا فيها قالوا فيها تحدّثوا، وكذلك فيها فعلوا في أعهالهم في سلوكياتهم في مواقفهم في تصرفاتهم، نستفيد منها كذلك نجد فيها المصاديق الحقيقية للمفاهيم الدينية والخطاب الديني.

فهذه تُمثّل ضهانة للأمة ضهانة للأجيال ألاّ يؤثر فيها لا المضلون ولا المحرّفون، حينها ترتبط بالمشروع الإلهي، برموزه وأعلامه، وليس فقط ارتباطًا مجتزاً يتجه فقط إلى الخطاب الديني أو إلى المفاهيم الدينية ومن جاء ضلّل ولعب وحرّف، وتقبّلتْ منه الأمة، وتأثّر به الناس. (١)

<sup>(</sup>١) من ذكرى استشهاد الإمام علي للسيد عبد الملك بدر الدين الحوثي ١٤٣٤هـ.







#### الأنبياء هم طلائع الرموز والأعلام

الأنبياء هم طلائع الرموز هم الرموز الأساسيون، الأنبياء والرسل هم في واقعهم العملي والسلوكي، وحركتهم في الحياة، وقيامهم بالمشروع الديني؛ لأنه عادةً ومن ضمن الوظائف الأساسية للرسل والأنبياء أنهم ليسوا فقط مبلّغين بالكلام والحديث والبيان، بل عادةً هم يعملون هم على إقامة تلك المبادئ، والقيم، والأخلاق على إقامة الدين بتفاصيله الأخلاقية وغيرها.

فهم يعملون على إقامة الدين وبالتالي: يتحركون في إطار مشروع عملي للنهوض بالدين في واقع الناس، وفي واقع الحياة، الأنبياء والرسل في المقدمة(١).

#### وبعد الأنبياء ورثتهم الحقيقيون

ومن بعد الأنبياء والرسل أكيد هناك امتداد لورثتهم الحقيقيين الصادقين الذين يمثلون حلقة الوصل من الرموز والأعلام والعظاء والهداة، حلقة الوصل المأمونة التي يمكن الوثوق بها والاطمئنان إليها في أنها هي ستقدم الدين على نحو صحيح، وأنها هي من يجب أن ترتبط بها الأمة في ظل المشروع الديني من موقعها في القيادة، وهكذا هو الحال مع أهل البيت اعليهم السلام، ليكونوا هم من يتحركون بهذه الأمة وهم يربونها وهم يعلمونها وهم يرشدونها وهم يقدمون لها مفاهيم هذا الدين وهم يجسدون مبادئ هذا الدين في الواقع العملي وهم يجهدون ويجاهدون للحفاظ على مفاهيم هذا الدين كي لا تتغير بفعل تحريف المحرفين وانتحال المبطلين وتأويل الجاهلين. (٢)





<sup>(</sup>١) من ذكرى استشهاد الإمام على للسيد عبد الملك بدر الدين الحوثي ١٤٣٤هـ.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

# سنة الله في الاصطفاء عبر التاريخ

#### اللّه سبحانه وتعالى هو الذي له الحكم والأمر في عباده

يقول السيد حسين بدر الدين الحوثي في الدرس الثالث عشر من دروس رمضان:

من قول الله تعالى: ﴿قُلِ اللهُمّ مَالِكَ الْمُلْكِ تُؤْتِي الْمُلْكَ مَنْ تَشَاءُ وَتَنْزِعُ الْمُلْكَ مِمَّنْ تَشَاءُ وَتُعِزُ مَنْ تَشَاءُ وَتُذِلُ مَنْ تَشَاءُ بِيَدِكَ الْخَيْرُ إِنّكَ عَلَى الْمُلْكَ مِمَّنْ تَشَاءُ وَيَعْفِرُ اللهَ عَلَى قوله تعالى: ﴿قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ قُلْ أَطِيعُوا اللهَ وَالرَّسُولَ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّ اللهَ لا يُحِبُّ الْكَافِرِينَ إِنَّ اللهَ اصْطَفَى آدَمَ وَاللهُ سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴾ [آل عمران: الآيات من ٢١ - ٣].

تقرر هذه الآيات كلها وكثير من أمثالها في القرآن الكريم مها قد سبق، وبقية السور أي: هي تؤكد وتقرر قضية: أن الله سبحانه وتعالى هو الذي له الحكم والأمر في عباده، هو الذي خلق الخلق، هو الذي له ما في السموات وما في الأرض، وهو على كل شيء قدير فهو يؤتي الملك من يشاء وينزع الملك ممن يشاء.

#### تنتهي القضية بالنسبة للناس إلى التسليم المطلق لأمر الله

فدور الناس أو تنتهي القضية بالنسبة للناس إلى التسليم المطلق لأمر الله سبحانه وتعالى ﴿قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُونَ الله ﴾ تدّعون أنكم تحبون الله.

﴿فَأَتَّبِعُونِيْ ﴾ هذا مؤشر وعلامة للتسليم لله سبحانه وتعالى، وليس كل







واحد من عنده من هنا ومن هنا فاتبعوني ليحببكم الله. الله قد جعل علامة التسليم له ومصداقية حبه أن يتبعوا رسول الله (صلوات الله عليه وعلى آله).

ثم قال بعد: ﴿قُلُ أَطِيعُوا الله وَالرّسُولَ ﴾ [آل عمران:من الآية ٢٣] اتباع طاعة قد يكون الاتباع فيه نوع من الشعور بالقسرية بالكراهية بنوع من الثقل على النفس، لكن يجب أن يكون على هذا النحو: الاتباع لرسول الله (صلوات الله عليه وعلى آله) اتباع طاعة ﴿قُلْ أَطِيعُوا اللهَ وَالرّسُولَ ﴾ [آل عمران:من الآية ٢٣] هذا الرسول وإن لم يكن من بني إسرائيل، الله هو الذي له الرسول وإن لم يكن منكم، وإن لم يكن من بني إسرائيل، الله هو الذي له الحكم والأمر في عباده، يجب أن تسلموا له والقضية لم تخرج عن السنة الإلهية في موضوع الاصطفاء: ﴿إِنَّ اللهَ اصْطَفَى آدَمَ وَنُوْحًا وَآلَ إِبْرَاهِيْمَ مَن الآية ٢٣] إلى آخر الآية، ومحمد (صلوات الله عليه وعلى آله) أمرتم بطاعته والذي جعلت طاعته علامة لمحبتكم إن كنتم صادقين في الذي أمرتم بطاعته والذي جعلت طاعته علامة لمحبتكم إن كنتم صادقين في دعواكم الحب لله هو نفسه أصطفي واختير؛ لأن هذه هي سنة إلهية: ﴿إِنَّ اللهَ اصْطَفَى رَسُولَ اللهُ (صلوات الله عليه وعلى آله) ليكون رسولاً للعالمين.

هنا لاحظ في مسألة الاصطفاء كيف يأتي بالشكل الذي نحاول دائماً أن نتحدث به لنفهمه جميعاً قضية (الدوائر) اصطفى آدم ونوحاً، اصطفى آل إبراهيم وآل عمران، أليس آل عمران من آل إبراهيم؟ داخل آل عمران أسرة عيسى، وسيأتي الحديث بالنسبة لمريم بنت عمران ونذر والدتها، اصطفى آل إبراهيم كدائرة يصطفي من داخلهم أنبياء، ويصطفي من داخلهم ورثة للكتاب لمن يصطفيه على هذا النحو دور، وللدائرة هذه دور هام جداً، ودور هذا ودور





هذا كله يتوقف على مدى التمسك بالكتاب، ويأتي التأكيد للكل أن يتمسكوا بالكتاب.

#### لماذا الاصطفاء وما الغاية منه؟

اصطفاهم لحمل مسؤولية، إقامة دين الله، أن يكونوا هم من يحرصون على أن يجسدوا قيم الدين ويمثلوه في سلوكياتهم في واقعهم في مجتمعهم حتى تظهر قيمة هذا الدين أمام الآخرين لينجذبوا إليه وتظهر عظمته في نفس الوقت كشهادة على أنه على أرقى مستوى، وأن البشر لا يستطيعون على الإطلاق مهما حاولوا أن يقننوا لأنفسهم أو يضعوا مناهج ثقافية لأنفسهم لا يستطيعون أبدا أن يرتقوا إلى جزء مها يمكن أن يتحقق على طريق الالتزام بهدى الله سبحانه وتعالى.

وكما نؤكد دائماً بأنه هكذا مسألة الاصطفاء، التفضيل هي كلها مسئوليات، ومن اصطُفي سواء اصطفاء شخصي أو اصطفاء على مستوى دائرة معينة تجد الخطاب لهم دائماً أن يتمسكوا بالكتاب، يقول لرسول الله (صلوات الله عليه وعلى آله): ﴿فَاسْتَمْسِكُ بِاللَّذِي أُوحِيَ إِلَيْكَ ﴾[الزعرف: من الآية ٣٤] ﴿فَاسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ ﴾[وهد: من الآية ١٠٠] ﴿فَالْسُتَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ ﴾[الشورى: من الآية ١٠٠] ويقول للكل: ﴿خُذُوا مَا آتَيْنَاكُمْ بِقُوَّةٍ ﴾[البقرة: من الآية ٣٣]. (١)

#### الاصطفاء فضل يترافق معه مسؤولية

يقول الله سبحانه وتعالى مخاطبا لبني إسرائيل: ﴿يَا بَنِي إِسْرائيلَ اذْكُرُوا نِعْمَتِيَ النَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَنِي فَضَلْتُكُمْ عَلَى الْعَالَمِينَ ﴾ [البقرة: ٤٧] تفضيلهم

(١) الدرس الثالث عشر من دروس رمضان، للسيد حسين بدر الدين الحوثي.







على العالمين: بمعنى أعطاهم شيئاً هو يعتبر فضلاً، أليس الله سبحانه وتعالى يذكر أن النبوة نفسها هي فضل؟ ﴿وَكَانَ فَصْلُ اللهِ عَلَيْكَ عَظِيماً ﴾[انساء:من الآية ١٠٠] هي رحمة: ﴿يَخْتَصُّ بِرَحْمَتِهِ مَنْ يَشَاءُ ﴾[ابقرة:منالاَية ١٠٠] فالفضل معناه: أعطوا أشياء، أوتوا الكتاب، الحكم، النبوة، أورثوا الكتاب، أليست هذه تعتبر فضائل أعطوها؟ لكن عادة - ويجب أن نفهم هذه القضية دائهً - أن هذه الأشياء يترافق معها مسؤولية، مسئولية وليست فقط أوسمة هكذا، أبداً، كلها يترافق معها مسؤوليات؛ ولهذا ترى أنه أعطاهم هذا الفضل لكن عندما فرطوا فيها يعتبر مسؤولية مقترنة بهذا الفضل كانت النتيجة سيئة عليهم في الأخير، فوجدناه لعن هؤلاء الذين ذكر أنه فضلهم على العالمين لماذا! فضّله يوم ولعنه مؤوليات.

فأنت يقال أنت حصلت على فضل من هذا كان فضلاً فعلاً عليك من الله أن أوكل إليك هذا الموضوع الذي هو يعني: مسؤولية أمام الآخرين تتحرك به في الحياة، تتحرك به مع الناس، تلتزم به أنت، وتعمل بتوجيهاته بالنسبة للا خرين يعني: ليست المسألة بالنسبة لله سبحانه وتعالى أنه يأتي يصنف عباده هكذا باعتبار الجنس مجرداً عن أي اعتبارات، هذه لا أعتقد أنها تحصل، كلها قضايا مقترنة بمسؤوليات، مهام ومسؤوليات، هو فضل كبير عليك أن يكون الله سبحانه وتعالى اختصك بشيء هو يعتبر مسؤولية، أليس هو يعتبر فضلاً عليك؟ لكن هذا الفضل لن يكون له قيمته بالنسبة لك إلا عندما تتحرك وفق المسؤولية المقترنة به؛ لأنه هو في الواقع مسؤولية، الفضل اعتبره في كلمة مسؤوليات، تتحرك إذا لم تتحرك نسف وفي الأخير يصبح هذا أسوأ.





ألم نجد في القرآن الكريم ضرب أمثلة لمن حملوا التوراة ثم لم يحملوها كمثل الحار، عندما لم يحملوها ضرب لهم أسوأ مثل. عادة قد تكون المسؤوليات هذه تترافق بمؤهلات، هذه المؤهلات نفسها هي تساعدك على القيام بالمسؤولية هذه، قد تتحول مؤهلاتك إلى شر.

بنو إسرائيل هم يبدو لديهم ذكاء باعتبار عندهم نفوس ذكية عندهم خبث، شياطين، مثلها يقول البعض: (فلان شيطان) إذاً هذه كان المفترض أن هذه تسخر في ماذا؟ في النهوض بمسؤوليتهم؛ لأنه عادة المسؤوليات تحتاج إلى نفسيات كهذه، حتى أنت عندما تختار لمهمة من المهام، عندما يأتي رئيس دولة أو أي شخص يريد أن يكلف أشخاصاً بمهام، ألا يحتاج إلى أن ينظر إلى ما لدى هذا الشخص باعتبار نفسيته، ومؤهلاته؟ هل هو سيكلف شخصاً غبياً؟ لا. وإنها سيكلف شخصاً يرئ فيه مقومات النهوض بهذه المسؤولية. إذا لم يتحرك إذا لم يشغل هذه المؤهلات هذه المقومات التي تعتبر مساعدة على النهوض بالمسؤولية، إذا لم يشغلها في هذا الإطار، في ماذا؟ في مجال مسؤوليته، تتحول بالمسؤولية، إذا لم يشغلها في هذا الإطار، في ماذا؟ في مجال مسؤوليته، تتحول وهم قليل لكن عندهم خبث يعرفون كيف يشتغلون كيف يخططون، عندهم الاستمرارية، الجدية هذه.

هذه القضية هي أساساً من الأشياء التي تعتبر ضرورية لمن يعطون مسؤوليات، أو لمن يوكل إليهم مسؤوليات ومهام، هل أنت يمكن أن توكل مهمة إلى شخص ليس عنده اهتمام ولا هو مستعد في نفسيته، يعني: كسلان لا يبالي؟ أو تريد شخصاً يتحرك فيها؟ إذاً قد تكون اختصاصات من هذا النوع هي كلها معناها: منحة يعطيها الله وكلها مرتبطة بهذا الدور المنوط بهم،







مثل العلم نفسه، أليس العلم نفسه هو يعتبر مسؤولية؟ لكن عندما تتجرد عن الاهتهام بهذه المسؤولية، فيمكن يتحول إلى شر فيمكن أن تحكم أحكاماً باطلة، أليس من الممكن أن يحكم أحكاماً باطلة مقابل فلوس؟ وإذا به أصبح يشتري بآيات الله ثمناً قليلاً، وقد صار لديه معرفة كيف يوظف الدين للحصول على ماديات، وقد عنده ذكاء، ذلك الذكاء الذي كان المفروض أنه كيف يوظفه في إصلاح الناس، وفي دعوة الناس إلى الله، وإرشاد الناس إلى الله، وإذا هو قد صار يوظف هذا الذكاء في كيف يستثمر من ورائه. (۱)

#### مؤهلات للنهوض بمسؤولية

فالقضية هي على هذا النحو: مؤهلات للنهوض بمسؤولية هي أشياء لا بد أن تكون لها قيمة في الواقع، لكن تتعطل قيمتها عندما تترك المسؤولية فتتحول إلى شر.

تحول ذكاؤهم تحولت جديتهم واستمراريتهم هذه الروح العملية لديهم الروح الحركية لديهم، تحولت إلى ماذا؟ إلى شر، تصبح هي وبالا كثيراً عليهم، تصبح شراً عليهم هم، ألم يقل في آية سابقة في (سورة البقرة):

﴿ وَمَا يَخْدَعُونَ إِلَّا أَنْفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ ﴾ [البقرة: من الآية ١] في الأخير يصبح ذكاؤهم، تصبح روحيتهم الحركية العملية مصدر شركبير يتضاعف عليهم، بدل ما كان المفروض أن يكون مصدر أجر كبير وفضل يتضاعف لهم (٢).





<sup>(</sup>١) الدرس الرابع من دروس رمضان، للسيد حسين بدر الدين الحوثي.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

### الاصطفاء هو سنة إلهية تنسجم مع التكريم للإنسان

عندما نعرف مسألة التفضيل، بأنها تكون على هذا النحو: ليس هناك تفضيل إلا وهو يقوم على مسؤولية، وتناط به مسؤولية، قاعدة عامة فيها نفهم، أنها تكون كلها على هذا النحو. وإذا فهمنا التفضيل على هذا النحو فسيفهم الناس بأنه في الأخير القضية تعود بالشكل الذي فيه منفعة للناس، منفعة للناس هم، لهذا نقول: أنها قضية مرتبطة حتى بجانب الصحة، بجانب الذكاء، بجانب المواهب، بجانب المال، أن تكون ممن فضلك الله بنسبة من المال أكثر من الآخرين تأكد بأن هناك مسؤوليات، وحقوقاً منوطة بهذا التفضيل.

إلى أن يقول:

لأنه من تكريم الله للإنسان، من تفضيل الله للإنسان الذي قال عنه:

# ﴿ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُمْ مِنَ الطَّلِيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرِمِمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلاً ﴾ [الإسراء:١٠].

ألم يقل هنا: بني آدم تكريم وتفضيل، من التكريم لك، من التكريم للإنسان، من التفضيل للإنسان أن يصطفى له من يهديه، أن يقدم له هدى بالشكل الذي يليق بتفضيله على كثير ممن خلق الله من المخلوقات الأخرى. فعندما نرى رسول الله (صلوات الله عليه وعلى آله) شخصاً كرمه الله وفضله واصطفاه تجد أنه في الأخير يقول بأنه أرسله على هذا النحو العظيم للعالمين، رحمة للعالمين. إذاً أليس في هذا تكريم لنا تكريم للناس أن يكون من يهديهم، من يقودهم، من يرشدهم، من يعلمهم شخصاً يُصطفى، شخصاً يُختار لهذه المهمة التي هي تكريم وتفضيل في حد ذاتها. (١)

<sup>(</sup>١) الدرس الحادي عشر من دروس رمضان، للسيد حسين بدر الدين الحوثي.









#### الاصطفاء هو من أجل الناس

فأساس القضية أن يفهم الإنسان، ومن خلال القرآن الكريم أن الموضوع الرئيسي لكل هذه القضايا هو من أجل الناس، يعني: أن الله سبحانه وتعالى لتكريمه للناس، لتكريمه للناس يصطفي لهم ديناً هو أكمل الأديان، يصطفي لهم رسلا، يصطفي لهم هداة، يصطفي لهم قادة، يصطفي لهم كل الأشياء، كلها من أجلهم.

الله يقول عن هؤلاء الناس: ﴿وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آدَمَ ﴾ [الإسراء:من الآية ٧] فلتكريمه لهؤلاء الناس هو يقدم لهم الشيء على أفضل مستوى؟ أليس هذا شيئاً معروفاً؟ هذا شيء معروف لدينا بأنه من التكريم، إذا كنت تكرِّم شخصاً، أو تكرم فئة، ألست ستقدم لهم أحسن ما لديك، لديك ضيوف تريد أن تكرمهم ستحاول أن تقدم لهم أحسن ما لديك؟ وهكذا..

فعندما يذكر الله في القرآن الكريم: ﴿اللهُ يَصْطَفِي مِنَ الْمَلائِكَةِ رُسُلاً وَمِنَ النَّاسِ ﴾ [الحج: من الآية ٥٠] أليس الاصطفاء يبدو هنا تفضيلاً؟ لكن هذا من التفضيل لك، من التكريم لك، من التكريم للناس أنفسهم، أن يكون من يرسل إليهم ليكون هادياً لهم، مبيناً لهم، قائداً لهم، أن يكون مصطفى على مستوى عال؛ لأن الله كامل، والله سبحانه وتعالى مثلها قال في القرآن الكريم: ﴿إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقُومُ ﴾ [الإسراء: من الآية الإنسان؟ (١).

<sup>(</sup>١) من محاضرة للسيد حسين رضوان الله عليه بعنوان (الوحدة الإيمانية).





# أهل البيت (عليهم السلام) هم الامتداد لهذه السنة الإلهية في الاصطفاء نقول السيد حسين مرضوان الله عليه:

السنة الإلهية تقتضي أن يكون هناك هداة، وورثة كتاب، يلزم الناس باتباعهم وهم يُحمَّلون مسئولية كبيرة جداً هم، يُحمَّلون مسئولية كبيرة جداً أن لا يضل الناس، أن يبذلوا قصارى جهدهم في التبيين للناس، في هداية الناس، في تعليم الناس، والناس ملزمون بأن يتبعوا، يأخذوا دينهم منهم وينطلقوا لأداء مهمتهم ودورهم في الحياة.

وهذا الذي حصل بالفعل في هذه الأمة كما حصل في الأمم الماضية فالرسول اصلوات الله عليه وعلى آله) عُلِم عنه أنه قال أشياء كثيرة فيما يتعلق بأهل البيت، من هذا، على هذا النحو، حتى عندما كان يتحدث أنه سيكون اختلاف، سيكون كذا، يحدث الناس بأنه «إني تارك فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا من بعدي أبدا كتاب الله وعترتي أهل بيتي» عبارة تمسكتم، اتبعتم، معناها واحد، وربما كلمة تمسكتم تعطي تأكيداً للاتباع بأكثر مما تعطيه كلمة اتباع، تمسك (۱۱).

فالمسيرة واضحة المعالم، المسيرة الإسلامية في امتدادها الصحيح في مضمونها، وحلقة وصلها الممتدة إلى رسول الله اصلوات الله عليه وعلى آله)، والمضمونة والموثوقة والمأمونة واضحة، ومعالمها واضحة، والطريق واضح.

الانصراف عنه انصراف إلى ماذا؟ انصراف إلى واقع كبير من حالة الفوضي، يأتي فيه الكثير من الأدعياء من يقدمون أنفسهم باسم الدين، وباسم الإسلام، وباسم

<sup>(</sup>١) من محاضرة للسيد حسين رضوان الله عليه بعنوان (سنة الله في الهداية).





القرآن، وأتى الكثير والكثير من أولئك الطغاة والجائرين والظالمين والمضلين وإذا بهم يوظفون العناوين الدينية، ويستغلونها لصالحهم استغلالًا عجيبًا جدًا.

ألم يقدم بنو أمية أنفسهم باسم الإسلام؟! ألم يجعلوا طاعتهم والانقياد لهم والخضوع لظلمهم عملًا دينيًا، وقربة دينية، ومسألة إيانية؟! ولم يكونوا يجهدون أنفسهم بأن يقولوا: لا مثلًا، نحن لسنا ظلمة، نحن نقيم العدل، لا.. يقول لك ظالم صح، لكن أطع الظالم وإن قصم ظهرك وأخذ مالك، أطع.

فتُقدَّم -الطاعة للظلم والظالمين والمستكبرين والمضلين والمفسدين في الأرض، الذين لهم برنامج آخر يقيمون الحياة على أساسه- تُقدّم على أنها ضمن أمر الله سبحانه وتعالى، إن الذي يلزم بها هو الدين نفسه، أليست هذه هي حالة استغلال للدين؟

أليس النظام السعودي الظالم المفسد المنافق الذي يرتكب أبشع الجرائم والمظالم والمفاسد، والذي هو بؤرة للضلال والباطل والفساد في الأرض، أليس يقدم اليوم نفسه بثوب الإسلام؟! وعناوين الإسلام؟! وباسم الإسلام؟! أوليس يستغل حتى مشاعر الحج؟! وحتى سيطرته على مكة وعلى المسجد الحرام كمثل ما كان يفعل المشركون الذين سيطروا على مكة وعلى المسجد الحرام وعلى شعائر الحج، وأداروها حتى على مدى عشرين عاما من مبعث رسول الله بالرسالة إلى ما قبل وفاته بثلاث سنوات.

أو ليست العناوين الدينية اليوم تستغل هنا وهنا وهنا وهنا؟ فئات كثيرة كما التكفيريين تمامًا، يستغلونها للإضلال للناس، للخداع للناس، للدفع للناس إلى مواقف، لتحريك الناس حيث يشاء ذاك الطاغية أو يريد، في الأخير تُوظَف لمصلحة منافقين يعملون لصالح أمريكا وإسرائيل.





إن هذا المبدأ العظيم يشكل ضهانة لاستقامة وانضباط مسيرة الإسلام الحق، فيطبق في واقع الحياة بشكل صحيح، ويُقدم في واقع الحياة بشكل صحيح، ويُقدم في واقع الحياة بشكل صحيح، وليس للاستغلال، ولا للاستعباد، وليس لتمكين ذلك الطاغية أو تلك الجهة الظالمة، أو المفسدة لتتحول إلى عناوين للاستغلال والاستعباد، وليس ليكون بيد من هب ودب ليجعل من مقام معين، أو عنوان معين، أو اسم معين مقامًا للتضليل والافتراء على الله بالكذب، بمثل ما كان يحصل في العصر الجاهلي يوم فصلت البشرية عن مصادر الهداية، فأتى الآخرون ليقولون: قال الله، وأمر الله، ومن يفعل كذلك أطاع الله! وهم يستغلون الناس تحت تلك العناوين، ويخادعونهم ويؤثرون عليهم بذلك هذا جانب(۱).

# بعض ما ورد من الآيات والأحاديث التي تؤكد بأن أهل بيت رسول الله هم الامتداد للسنة الإلهية لهداية الأمة

هناك الآيات الكثيرة والأحاديث النبوية الكثيرة التي تقدم أهل بيت رسول الله عترته الطاهرة هم الامتداد للسنة الإلهية في الهداية ومن ذلك:

#### ١) آية التطهير:

قال تعالى ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾ [الخزاب ٣٣]

في رواية عائشة: «خرج النبي صلى الله عليه وآله وسلم غداةً وعليه مرطًا مرحل من شعر أسود فجاء الحسن بن علي فأدخله ثم جاء الحسين فدخل

<sup>(</sup>١) من خطاب السيد عبد الملك بمناسبة عيد الولاية لعام ١٤٣٩هـ.









معه ثم جاءت فاطمة فأدخلها ثم جاء علي فأدخله ثم قال: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾(١).

وفي رواية أم سلمة «أن النبي صلى الله عليه وآله وسلم جلل على الحسن والحسين وعلي وفاطمة كساء وقال: اللهم هؤلاء أهل بيتي وحامتي أذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيرا، قالت أم سلمة وأنا معهم يا رسول الله؟ فقال: إنكِ على خير»(١).

وبعد نزول هذه الآية كان رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يمر بباب فاطمة إذا خرج إلى صلاة الفجر ويقول: «الصلاة يا أهل البيت إنما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيرا»(٣).

### ٢. آية المباهلة

قال تعالى ﴿فَمَنْ حَآجَكَ فِيهِ مِن بَعْدِ مَا جَاءكَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدُعُ أَبْنَاءنَا وَأَبْنَاءكُمْ وَأَنفُسَنَا وأَنفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَدعُ أَبْنَاءنَا وَأَبْنَاءكُمْ وَأَنفُسَنَا وأَنفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَل لَعْنَةُ اللهِ عَلَى الْكَاذِبِينَ ﴾ [العمان: ١٠] أجمع المفسرون على نزول هذه الآية في أصحاب الكساء عند مباهلة النبي صلى الله عليه وآله وسلم لنصارى نجران وعندما رأى أسقف نجران أهل الكساء قال: يا معشر النصارى إني لأرى وجوها لو شاء الله أن يُزيل جبلاً من مكانه لأزاله بها فلا تباهلوا فتهلكوا ولا يبقى على وجه الأرض نصراني إلى يوم القيامة فقالوا يا أبا القاسم رأينا

<sup>(</sup>٣) مستدرك الحاكم وصححه -٣/ ١٥٨ - مجمع الزوائد -٩/ ١٦٨ - تفسير الطبري وتفسير ابن كثير - ٣/ ٤٨٤،٤٨٣.







<sup>(</sup>١) صحيح مسلم في فضائل الحسن والحسين (ج ١٥ ص ١٩٤).

<sup>(</sup>۲) سنن الترمذي - ٥/ ٦٦٣.

أن لا نباهلك وأن نقرك على دينك ونثبت على ديننا، قال الرازي: واعلم أن هذه الرواية كمتفق على صحتها بين أهل التفسير والحديث (١).

### ٣) آية المودة:

﴿ ذَلِكَ الَّذِي يُبَشِّرُ اللهُ عِبَادَهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ قُلْ لَا أَسْلَا لَكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا ﴾ [الشورى: ٢٣] يقول السيد العلامة المجاهد بدر الدين الحوثي (رضوان الله عليه):

على هذا التبشير للذين آمنوا وعملوا الصالحات لا أسألكم عليه أجراً 

إلا الْمَودَّة فِي الْقُرْبِي ﴾ المودة لأهل القربي، قرابتي تودونهم؛ لقرباهم مني؛ 
لأنها أنفع لكم وأقرب إلى هدايتكم، وذو القربي: هم ذرية الرسول اصلوات الله 
عليه وعلى آله، والحكمة في ذلك أن الناس إذا أحبوهم اتبعوهم فتعلموا منهم 
واهتدوا بهداهم، بخلاف ما إذا أبغضوهم فإنهم يتباعدون عنهم ويتنكرون 
لإرشاداتهم ويتركون الاقتداء بهم، بل قد لا يكونون عارفين لهم شخصيا 
ووَمَنْ يَقْتَرِفْ حَسَنَةً ﴾ من الذين آمنوا وعملوا الصالحات في مودة ذوي 
القربى وغيرها ﴿نَزِدْ لَهُ فِيهَا حُسْنًا ﴾ نضاعفها له ﴿إِنَّ الله غَفُورُ ﴾ لعباده 
الراجعين المؤمنين ﴿شَكُورُ ﴾ يجازيهم على عبادتهم وطاعتهم له يشكرهم 
عليها بكرمه وفضله.

هذا يبين لنا: أن الآية خطاب للمؤمنين حين قال: ﴿قُلْ لَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا ﴾ لأن السياق قبلها وبعدها في المؤمنين، فقد قال قبلها: ﴿ذَلِكَ الَّذِي يُبَشِّرُ اللهُ عِبَادَهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ﴾ ثم قال بعدها: ﴿وَمَنْ

<sup>(</sup>۱) تفسير الرازي ٣/ ٢٤٧ ، صحيح مسلم كتاب فضائل الصحابة باب فضائل علي بن ابي طالب صحيح الترمذي ٥/ ٦٣٨ ، مسند احمد ١/ ١٨٥ وغيرهم.





يَقْتَرِفْ حَسَنَةً نَزِدْ لَهُ فِيهَا حُسْنًا ﴾ فالمعنيون هنا: هم المؤمنون، أما الكفار فليسوا أهلاً لأن يقال لهم: ﴿وَمَنْ يَقْتَرِفْ حَسَنَةً نَزِدْ لَهُ فِيهَا حُسْنًا إِنَّ اللهَ عَفُورٌ شَكُورٌ ﴾ [الشورى: ٢٣] (١).

عن ابن عباس لما نزلت هذه الآية قالوا يا رسول الله من قرابتك هؤلاء الذين وجبت علينا مودتهم ؟ قال: علي وفاطمة وولداهما(٢).

٤) آية ﴿ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَالِمُ لِللّهِ وَمِنْهُمْ مُقْتَصِدُ وَمِنْهُمْ سَابِقُ بِالْخَيْرَاتِ بِإِذْنِ اللهِ ذَلِكَ هُوَ الْفَضْلُ الْكَبِينِ ﴿ وَمِنْهُمْ مُقْتَصِدُ وَمِنْهُمْ سَابِقُ بِالْخَيْرَاتِ بِإِذْنِ اللهِ ذَلِكَ هُوَ الْفَضْلُ الْكَبِينِ ﴾ [فاطن ٢٠]:

يقول السيد المجاهد بدمر الدين الحوثي (رضوان الله عليه):

﴿ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكِتَابِ ﴾ وهو القرآن ﴿الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا ﴾ لوراثة الكتاب؛ لأنهم أصلح له من غيرهم فمنهم من ينصره على المكذبين به بالسيف ويتبعه ويتمسك به في كل شيء، ويجعله حاكما على غيره، ومقدماً في الاستدلال على غيره.

﴿فَمِنْهُمْ ظَالِمُ لِنَفْسِهِ ﴾ بالكفر أو غيره، وقدمه لعله ليشرح ثواب السابق بالخيرات قبل شرح عقاب الظالم لنفسه، وليبين أن ليس معنى إيراث الكتاب الإ إنزاله فيهم قبل غيرهم، لا أن كل من أورث الكتاب متبع له، وذلك أن القرآن نزل أوّلا بمكة والسورة هذه بمكة.

والذين اصطفاهم قد بينه الحديث المشهور في كتب الحديث «إن الله

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير ٤/ ١٢٢ ، تفسير الطبرى ٢٥/ ١٦ ، فتح القدير ٤/ ٥٣٧ وغيرها من التفاسير .





<sup>(</sup>١) التيسير في التفسير، لفقيه القرآن السيد المجاهد/ بدر الدين بن أمير الدين الحوثي.

اصطفى كنانة من ولد إسماعيل، واصطفى من كنانة قريشا، واصطفى من قريش بنى هاشم، واصطفانى من بنى هاشم».

ومعنى هذا الاصطفاء: اختيارهم لجعل الرسالة فيهم فكان بنو هاشم الصفوة من الصفوة، وبنو هاشم: هم الذين أخذوا الكتاب بقوة، فقاتلوا الكفار وكانوا أول من برزيوم بدر، وقتل منهم عبيدة بن الحارث بن عبد المطلب وقتل حمزة يوم أحد، وقتل جعفريوم مؤتة، وقتال علي (عليه السلام) بقوة في بدر، وأحد، وخيبر، والأحزاب، وحنين، أشهر من نار على علم.

من أول الإسلام أولهم رسول الله (صلوات الله عليه وعلى آله) ثم الإمام علي اعليه السلام) ثم حذا حذوه في السبق بالخيرات أئمة الهدى من ذريته. فأما قول من قال: إنهم أمة محمد فلا حجة له إلا أن الأمة مكلفة باتباعه، وهذا يعم الكافر والمسلم ولا يبقى المصطفى منه، والآية تفيد الاصطفاء الذي هو اختيار الصفوة من الأمة، وحكى الشرفي وغيره إجهاع أهل البيت (عليهم السلام) على: أن الآية هذه فيهم، وقوله تعالى: ﴿ذَلِكَ هُوَ الْفَضْلُ الْكَبِيرُ ﴾ الإشارة إلى السبق بالخيرات فهو الفضل الكبير باعتبار ثوابه.

# ٥) ﴿وَيَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلَا أُنْزِلَ عَلَيْهِ آَيَةٌ مِنْ رَبِّهِ إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرُ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ [الرعد:٧]

يقول السيد المجاهد بدس الدين الحوثي (رضوان الله عليه):

﴿لَوْلَا أُنْزِلَ عَلَيْهِ ﴾ أي على محمد ﴿آيَةٌ ﴾ أي علامة تدل على صدقه، أي هلا أنزل عليه، وهذا من كفرهم بآيات الله يزعمون أنه لم ينزل عليه شيء من آيات الله فيقولون:

﴿لَوْلَا أُنْزِلَ عَلَيْهِ آيَةٌ مِنْ رَبِّهِ ﴾ أي إن كان رسولاً ﴿إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرٌ ﴾ فيكفي







من الآيات ﴿أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ يُتْلَى عَلَيْهِمْ ﴾[العنكبوت:٥١] فهو دليل على أنك رسول من الله ولم نرسلك لإكراه الناس وإلجائهم إنها أنت نذير لهم.

﴿ وَلِكُلِ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ لمن يريد الهدئ فأنت الهادي لهم إن قبلوا منك الهدئ وإن لم يقبلوا فأنت الهادي لمن اهتدئ.

وقوله تعالى: ﴿وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ يفيد: أن لكل قوم من يهدي حتى في القرون المستقبلة، فلا بد من وجود العلماء الهداة ليبلغوا الناس حجج الله عليهم وآياته ولو قلوا كما قال أمير المؤمنين (عليه السلام): «اللهم بلى لا تخلو الأرض من قائم لله بحجة ».

# بعض ما ورد عن رسول الله (صلوات الله عليه وعلى آله) في أهل البيت مما أجمعت عليه الأمة

من الأحاديث التي وردت عن النبي (صلوات الله عليه وعلى آله) في أهل البيت (عليهم السلام) والتي تبين مكانتهم في الإسلام ومسؤوليتهم ودورهم وتوجب على الأمة الاتباع لهم والتمسك بهم.

١ – حديث الثقلين: عن زيد بن أرقم قال خطبنا رسول الله (صلوات الله عليه وعلى الله) بغدير يدعى خماً بين مكة والمدينة فقال: «أيها الناس إني تارك فيكم الثقلين: كتاب الله» فذكر كتاب الله وحض عليه ثم قال: «وعترتي أهل بيتي أذكركم الله في أهل بيتي الكركم الله في أهل بيتي أنه كركم الله في أهل بيتي الكركم الكركم الله في أهل بيتي الكركم الله الكركم الله في أهل بيتي الكركم الله الكركم الك

في لفظ آخر «إني تارك فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا من بعدي: كتاب الله حبل ممدود من السماء إلى الأرض وعترتي أهل بيتي ولن

<sup>(</sup>١) مسلم في صحيحه ج٤ ١٨٧٣.





يفترقا حتى يردا علي الحوض فانظروا كيف تخلفوني فيهما».

وفي لفظ آخر: «إني تارك فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا كتاب الله وعترتي أهل بيتي إن اللطيف الخبير نبأني أنهما لن يفترقا حتى يردا على الحوض».

٢ حديث السفينة: عن أبي ذر الغفاري (رضي الله عنه) سمعت رسول الله (صلوات الله عليه وعلى آله) يقول: «ألا إن مثل أهل بيتي فيكم مثل سفينة نوح من ركبها نجا ومن تخلف عنها غرق»(١).

٣- حديث النجوم: وهو قوله (صلوات الله عليه وعلى آله) «النجوم أمان لأهل الشماء فإذا ذهبت النجوم ذهبت السماء وأهل بيتي أمان لأهل الأرض فإذا ذهب أهل بيتى ذهب أهل الأرض»(٢)

٤ - وقوله (صلوات الله عليه وعلى آله) «أحبوا الله لما يغذوكم به من نعمه وأحبوني لحب الله وأحبوا أهل بيتي لحبي». (٣)

٥ - وقوله (صلوات الله عليه وعلى آله) «والله لا يدخل قلب أمرئ إيمان حتى يحبكم لله ولقرابتي». (١)

٢- ذكر السيد مجد الدين المؤيدي (رحمة الله عليه) في الجزء الأول من لوامع
 الأنوار مجموعة أحاديث حول هذا الموضوع منها:

<sup>(</sup>٤) أحمد بن حنبل في المسندج ١ ص ٢٠٨.







<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم في المستدرك ج٣ ص ١٥١.

<sup>(</sup>٢) فرائد السمطين ج٢ص٢٥٣.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم في المستدرك (ج٣ ص ١٥٠).



#### قول النبي (صلوات الله عليه وعلى آله):

(إن عند كل بدعة تكون من بعدي يُكاد بها الإسلام ولياً من أهل بيتي موكلاً، يذب عنه، يعلن الحق وينوره، ويرد كيد الكائدين؛ فاعتبروا يا أولي الأبصار، وتوكلوا على الله).

#### ماذا يقول الإمام على (عليه السلام) عن هذه السنة الإلهية؟

(انْظُرُوا أَهْلَ بَيْتِ نَبِيِّكُمْ فَالْزَمُوا سَمْتَهُمْ وَاتَّبِعُوا آثَرَهُمْ فَكَنْ يُحْرِجُوكُمْ مِنْ هُدًى وَلَا مُنْ هُدًى وَلَا مَنْ هُدًى وَلَا مَنْ هُدًى وَلَا فَانْهَضُوا وَلا تَسْبِقُوهُمْ فَتَضِلُوا وَلا تَتَأَخَّرُوا عَنْهُمْ فَتَهْلِكُوا).

### ويقول:

(تَاللهِ لَقَدْ عُلِّمْتُ تَبْلِيغَ الرِّسَالاتِ وَإِثْمَامَ الْعِدَاتِ وَتَمَامَ الْكَلِمَاتِ وَعِنْدَنَا أَهُ لَا مَاللهِ لَقَدْ عُلِّمَاتُ الْكُوكُم وَضِيَاءُ الْأَمْرِ ٱللا وَإِنَّ شَرَائعَ الدِّينِ وَاحِدَةٌ وَسُبُلَهُ وَاللهِ عَنْهَا ضَلَّ وَنَدِمَ). قاصِدَةٌ مَنْ أَخَذَ بِهَا لَحِقَ وَغَنِمَ وَمَنْ وَقَفَ عَنْهَا ضَلَّ وَنَدِمَ).

ويقول: (أَيُّهَا النَّاسُ شُقُّوا أَمْوَاجَ الْفِتَنِ بِسُفُنِ النَّجَاةِ).

### فهم هذه السنة الإلهية من أهم أبواب الهداية

يقول السيد حسين مرضوان الله عليه:

وفهم هذه السنة هو من أهم أبواب الهداية؛ لأن المسالة مهمة يجب أن نفهم أنه لا بد أن نكون مرتبطين بمحمد وآل محمد، وأن رسول الله هو الذي أمرنا، وأن الله سبحانه وتعالى هو الذي أمر رسوله فلا بد أن أثق بالله أولاً.

إلى أن يقول:





فعندما يأمرنا الله أن نحبهم فيجب أن نحبهم، عندما يأمرنا أن نصلي عليهم فيجب أن نصلي عليهم، عندما يأمرنا أن نرتبط بهم جملة فيجب أن نرتبط بهم؟ لأن هناك الوراثة للكتاب وهناك الهداية للأمة من هذه الجهة.

لهذا أُمِرَ الناس فيها يتعلق بأهل البيت بمودتهم فيها تعنيه المودة تعني ميل إلى جانبهم نوع من الميل إلى جانبهم على أساس أنه أنت لديك ميل إلى هذه الدائرة وأنت في نفس الوقت تعرف كيف سنة الله داخل هذه الدائرة وكيف تتعامل مع هذه الدائرة مع دائرة أهل البيت(۱).

الأمة تحتاج إلى هدي من الله بشكل كتب وإلى أعلام للهدى قائمة يقول السيد حسين مرضوان الله عليه:

يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَأَنتُمْ تُتْلَى عَلَيْكُمْ آيَاتُ اللهِ وَفِيكُمْ رَسُولُهُ ﴾ [ال عمران: ١٠٠] توحي الآية بأنه أيضاً: لا بد من هداية الله على هذا النحو، وأن الأمة تحتاج إلى تحتاج إلى هدي من الله بشكل كتب وإلى أعلام للهدى قائمة، تحتاج إلى أعلام للهدى قائمة لم يقل: ﴿وَأَنتُمْ تُتْلَى عَلَيْكُمْ آيَاتُ اللهِ ﴾ هل اكتفى بهذا؟ أعلام للهدى قائمة لم يقل: ﴿وَأَنتُمْ تُتْلَى عَلَيْكُمْ آيَاتُ اللهِ ﴾ هل اكتفى بهذا؟ ﴿وَفِيكُمْ رَسُولُهُ ﴾ عَلَم منكم، رجل منكم، عَلم للهدى يحمل هذا القرآن، ويحمل هذي القرآن، ويحمل هدي القرآن والقرآن هو يتنزل في تلك الأيام آية آية على مرأى ومسمع منهم – وهو رسول والقرآن هو يتنزل في تلك الأيام آية آية على مرأى ومسمع منهم – وهو رسول الله الله عليه وعلى آله وسلم) الذي يعرفونه بشخصه، ويعرفونه بمواقفه، يتحرك بينهم، ومع هذا يمكن أن يضلوا بمنافق يعتبر عميلاً أو متأثراً بيهودي، يكفر بسبب طاعة فريق من أهل الكتاب.

<sup>(</sup>١) الدرس الحادي عشر من دروس رمضان، للسيد حسين بدر الدين الحوثي.





وأولئك اليهود اليوم، والكتاب هو كتاب للعالمين إلى آخر أيام الدنيا، والرسول بالنسبة ليهود اليوم، والكتاب هو كتاب للعالمين إلى آخر أيام الدنيا، والرسول اصلى الله عليه وعلى آله وسلم) هو رسول للأمة إلى آخر أيام الدنيا، والقرآن هنا ينص على أن الأمة بحاجة إلى القرآن، وبحاجة إلى عَلَم يتجسد فيه القرآن هو امتداد للرسول (صلى الله عليه وعلى آله وسلم) ووارث للرسول (صلى الله عليه وعلى آله وسلم) في كل عصر من العصور أليس هذا يعني: بأن الأمة ستكون أحوج ما تكون إلى أعلام للهدئ تلتف حولهم هم يجسدون القرآن، ويهدون بالقرآن، ويعملون على تطبيق القرآن في أوساط بالقرآن، ويرشدون الأمة بالقرآن، ويعملون على تطبيق القرآن في أوساط الأمة.

أم أن الله لم يهتم بهذه الأمة؟ فكتاب ورسول هو سيد الرسل لمجموعة من البشر في زمن محدود ثم يقول هذا الدِّين هو كله للعالمين، وهو يهددنا ويحذرنا من أهل الكتاب وهم (بَدُوٌ) مقابل أهل الكتاب الرهيبين الأشِدّاء في مكرهم الذين يمتلكون إمكانيات هائلة، ثم لا يضع حلاً للمسألة، الحل هو الحل نفسه: لا بد للأمة من أعلام تلتف حولها، هم أهل بيت رسول الله (صلى الله عليه وعلى آله وسلم).

# إذا لم نتمسك بالأعلام الذين يضعهم الله فإن الآخرين سيصنعون لنا أعلاماً للباطل

يقول السيد حسين مرضوان الله عليه في المائدة الدمرس الثاني:

إذا لم نلتزم نحن بأن نسبق الآخرين إلى قلوبنا إلى مشاعرنا لنملأها بالولاء الصحيح وفق المعايير الإلهية؛ فإنهم هم سيأتون ليضعوا لنا أعلاماً آخرين يصلون بهم إلى أعهاق نفوسنا فتكون أعلاماً للباطل، أعلاماً للضلال أعلاماً







لا تُقدِّم ولا تُؤخر، ليست أكثر من تزييف لعقولنا، تزييف لمشاعرنا، صرفاً لا هتهاماتنا عن المحل الذي يمكن أن يكون لها جدوى إذا اتجهت إليه، ألم يُركِّزوا أسامة بن لادن وتصيح منه أمريكا، ألم يصيحوا منه أنه، وأنه، وأنه، وأنه...؟ ألم يُكبِّروه جداً أمام الناس؟ كبَّروه جداً. إذاً كان مِن المحتمل لو أن المسألة على هذا النحو: يشكل خطورة بالغة عليهم، وقائد إسلامي صحيح، مخلص للأمة، ويحمل رؤية صحيحة في مواجهة أعداء الله لكان تعاملهم معه تعاملاً آخر، ولَما احتاجوا إلى أن يُحرِّكوا ولا قطعة واحدة؛ فالمخابرات الأمريكية واسعة جداً تستطيع أن تضربه أينها كان.

تعرض السعودية في التلفزيون عن وزير سوداني بأن (كلنتون) رفض عرضاً بتسليم أسامة بن لادن. ألم يقل الأمريكيون لـ(طالبان) في أفغانستان: إنها لا بُد أن تسلّمه وإلا فسيضربون أفغانستان؟ قال: هم رفضوا عرضاً أيام (كلنتون) الذي تولئ قبل الرئيس هذا (بوش) – وأمريكا مِن زمان تُرمِّز أسامة هذا – بأنه رفض عرضاً بتسليم أسامة، أي: أنه كان بالإمكان أن يسلموا أسامة لأمريكا ولكن كلنتون رفض، لا نُريد أن تسلّمه، نحن نريد أن نرمِّزه فنجعله عَلماً نخدع ولكن كلنتون رفض، لا نُريد أن تسلّمه، نحن نريد أن نرمِّزه فنجعله عَلماً نخدع به هؤلاء المساكين من المسلمين، أليس هذا لَبْساً للحق بالباطل؟ أليس هذا صنع ولاءات يجعلك تتولئ أشخاصاً وهميين، أشخاصاً لا يشكّلون أيّ خطورة على أعدائك، أشخاصاً يكون ولاؤك لهم ولاءً لا يُسْمِنُ ولا يغني من جوع، يكون اهتمامك بأمرهم اهتماماً ليس في محله، اهتماماً يتبخر في الأخير، تنطلق يصبح لمالك أيّ قيمة في الأخير، خداع رهيب، تزييف رهيب، يجعل كل شيء يصبح لمالك أيّ قيمة في الأخير، خداع رهيب، تزييف رهيب، يجعل كل شيء







لا قيمة له، حماسُك كله يوجهونه إلى حيث يتبخر فلا يصل إليهم حتى ولا رذاذ من ذلك البخار.

هنا تبدو القضية مهمة إذا لم نتولَّ عليًّا (عليه السلام) ثم نسير في الخط المرسوم لنا أن نتولِّي أعلامه فسنصبح عرضة لأن يصنع لنا الآخرون أعلاماً وهمية نتولاها، أعلاماً للباطل وتساند الباطل وتضع الباطل وتصرف عن الحق، نتولاها. أنت قد تقول: ربما فلان عالم؛ لأنه عالم فالله يقول: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ كَثِيرًا مِنَ الْأَحْبَارِ وَالرُّهْبَانِ لَيَأْكُلُونَ أَمْوَالَ النَّاسِ بالْبَاطِلِ وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ اللهِ ﴾ [التوبة: ٣٤] هذا يُبيِّن بأن المسألة حتى غير متروكة لك فتتأثر بهذا أو بهذا دون مقاييس إلهية وأنت تتولى الأعلام الذين الله سبحانه وتعالى هو الذي اختارهم وعيَّنهم وحددهم حتى تتولاهم فتسلّم من أن تكون عرضة لزيف الولاءات وصنع أعلام هي في الواقع تضر القضية التي أنت تتولاه من أجلها، أمَّا هنا فالتولي صحيح حيث تكون الولاية للأعلام الذين رسمهم الله للأمة ونصبهم للأمة؛ فإن الولاية تعطى ثمرتها، ألم يقل هنا: ﴿ فَإِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ الْغَالِبُونَ ﴾؟ [المائدة:٥٦] طالبان ماذا عملوا؟ ألم ينسحبوا من المدن ويتبخروا، ولم ندرِ أين ذهبوا؟ هل غَلبُوا أم غُلبُوا؟ غُلبُوا أو تَغَالبوا؛ لأن القضية هي كلها خداعٌ ووهمٌ، كلها تزييفٌ وتضليل، حتى لا يبقى منفذ للآخرين لأن يضعوا هنا أو هنا مِن جانبهم شخصاً آخر وهميًّا عَلَمًا من أعلام الباطل؛ لأن الآخرين (شعالين) حتى وإن كان الله قد وضع فهم يحاولون أن ينصبوا، ألم يختر عليًّا ليكون عَلَماً للأمة فنصبوا لنا آخرين؟ ألم يختر الزهراء لتكون عَلَماً بالنسبة للنساء وقدوة للنساء سيدة نساء العالمين فنصبوا أخرى؟ هكذا يعمل بَدْوُ أهل الضلال ناهيك عن الخبثاء والمحنكين والدهاة منهم. إذاً فالمسألة مهمة.





# الاختيار الإلهي وفق مبدأ الكمال يشكل حماية لهذا الموقع الهام

يقول السيد حسين مرضوان الله عليه في المائدة الدمرس الثاني:

بالطبع مَن يضعهم الله أعلاماً لأمته إنها يضعهم كاملين ﴿وَرَبُّكَ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارُ مَا كَانَ لَهُمُ الْحِيَرَةُ ﴾ [القصص: ١٨] هو الذي يختار وليس لنا نحن أن نختار، هو الذي إذا آمنا بهذا المبدأ - مبدأ الكهال فارتبطنا بالله الكامل الكهال المطلق وارتبطنا برسوله الذي اصطفاه واختاره فأصبح كاملاً وارتبطنا على وفق هذا النهج بالكامل - فالله سبحانه وتعالى هو الذي سيُقدِّم لنا الكامل بدءًا من على على اعليه السلام).

حتى مقاييس الكمال هي دقيقة جداً جداً، ليس حتى في صلاحيتي أنا أن أقول: إذاً الكمال هو كذا كذا كذا ...إلخ، سيأتي آخرون يقولون: لا، الكمال كذا هو كذا وكذا... إلخ. نثق بالله ونثق برسوله ثم نمشى على ما يهدينا إليه،







والله سبحانه وتعالى هو مَن سيضع للأمة أعلاماً يختارُهم ويؤهِّلُهم ليكونوا جديرين بهداية الأمة وجديرين بقيادتها.

ألم يكن علي (عليه السلام) هو الرمز الواحد من بين كل تلك المجاميع الكثيرة التي كانت تقف أمام النبي (صلى الله عليه وعلى آله وسلم) فبرز هو علماً حتى أصبح كل شخص من أولئك ملزماً بأن يتمسَّك بذلك العكم ويتولاه ويهتدي بهديه ويسير على نهجه؟

هذه المسألة في حد ذاتها (الارتباط بمبدأ الكهال) هو وحده الذي يعطي الضهانة بالنسبة لنا أن تبقى المسألة بيد الله سبحانه وتعالى، أن تبقى مسألة (من هو الجدير بأن يهدينا، من هو الجدير بأن يكي أمرنا) مرتبطة بالله سبحانه وتعالى، كما قال الإمام الهادي (عليه السلام): (إن الله هو الذي يختار، هو الذي يُؤهِّل).

إذا لم نعمل على مراعاة الارتباط بهذا المبدأ العظيم الذي عمل القرآن الكريم على ترسيخه في أذهاننا فسيُقدَّم لنا أشخاصٌ كثيرون، ويُقدَّم رموز كثير وهميُّون لا يعتبرون كاملين ممن اختارهم الله سبحانه وتعالى، وليسوا جديرين باختياره.

عندما تتحدث الزيدية في كتبهم عن شروط الإمام أليسوا يضعون شروط كمال؟ (أن يكون عالِماً، وأن يكون مدبِّراً، وأن يكون سليماً، وأن يكون سخياً، وأن يكون شجاعاً، تقياً، ورعاً، زاهداً، رحيها بالأمة، وعادلاً... إلخ) ألم يضعوا شروط كمال؟ لماذا الكمال؟ ومن أين مصدر الكمال؟ لأن الكمال هو يأتي من قبل الله سبحانه وتعالى هو الذي يختار، هو الذي يصطفي ﴿ثُمَّ أَوْرَثُنَا الْكِتَابَ اللَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا ﴾ [فاطر: ٢٢] الاصطفاء الإلهي يأتي دائماً في كل مقام يرتبط به سبحانه وتعالى بالنسبة لعباده. فإذا أصبحت المسألة لدينا في كل مقام يرتبط به سبحانه وتعالى بالنسبة لعباده. فإذا أصبحت المسألة لدينا







هي على هذا النحو فمعنى ذلك أن هذا هو الضمان الذي يجعل القضية بيد الله، هو الذي يُؤهِّل، هو الذي يختار، فإذا نسفنا مبدأ الكمال هذا بكله ظهر على السطح الكثيرون الكثيرون جداً.

لاحظوا في قضية الإمامة، عندما يحاربون الإمامة هل تظنون بأنهم يحاربون اسم (إمامة) هذا واحد من مقاصد الصهيونية في محاربة العناوين والمفردات - مع أن كلمة (إمام) أطلقت في القرآن الكريم على البَرِّ والفاجر ﴿وَجَعَلْنَاهُمْ مَّ أَنِّمَةً يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ ﴿القصص: ٤٤] وهناك ﴿أَنِمَةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُوا ﴿ السَجِدة ٤٤] - هم حاربوا مبدأ كهال ألا يترسَّخ في أذهان الناس، لماذا؟ لأنه متى نسفنا هذا الكهال الذي لا بُد منه فسنصل إلى أن نحكم الناس، سأصل أنا إلى أن أحكم الناس متى ما نسفت شروط الكهال، أليس هذا هو الذي حصل؟ أليس هذا الذي يُقدَّم في كل دساتير البلدان الإسلامية: لا يُشترط في زعيم البلد الفلاني إلا أن يكون من الوطن نفسه، وأن يكون عمره كذا، وألا يكون قد صدر بحقه حكمٌ شرعيٌ يخل بالشرف ما لم يُرد إليه اعتباره. هذه هي يكون قد صدر بحقه حكمٌ شرعيٌ يخل بالشرف ما لم يُرد إليه اعتباره. هذه هي الشروط فقط، أليس الكثير سيكون على هذا النحو وإن كان من الشارع، وإن كان ممن لا يعرف كيف يدير شؤون أسرة؟

أليست الدساتير فتحت المجال أمامهم؟ وعن أيِّ طريق؟ عن طريق نسف الكهال الذي لا بُد منه، عندما يقولون: يجب أن يكون كذا وأن يكون وأن يكون، أليست هذه معايير دينية معايير إلهية؟ لماذا نجعل المعايير إلهية؟ لنربط المسألة بالله سبحانه وتعالى وهو الذي سيصنع، هو الذي سيُؤهِّل، هو الذي سيكمل، هو الذي سيختار كها نص الإمام الهادي (عليه السلام).







بل تأثرت الزيدية نفسها عندما غابت عن المعايير التي وضعها الإمام الهادي باعتبارها معايير إلهية في بداية كتاب (الأحكام) فظهر لنا أئمة حتى داخل الزيدية ليسوا جديرين بأن يحكموا الأمة، وصُدّروا في تاريخنا كأئمة من أهل البيت وليسوا كاملين ولا مُؤهَّلين، فعلاً وهم لا يزالون كثيرين في سلسلة أئمة الزيدية في كتب تاريخنا، لكن جاؤوا هم فيها بعد يجعلون مقاييس مغلوطة للكهال هذا نفسه (أن يكون عالِمًا، أي: أن يكون مجتهدًا، ومعنى أن يكون مجتهداً أن يكون قد قرأ كذا، كذا، كذا... إلخ) ألم تصبح المقاييس مادية في الأخير؟ بينها الإمام الهادي قدَّم نحو صفحة وهو يتحدّث عن مواصفات من هو الأولى بولاية أمر المسلمين، صفحة كاملة، وقال في الأخير: إن الله هو الذي يؤهل على هذا النحو، إذا ارتبط الناس بالله من هذا المنطلق فهو الذي سيؤهل، لكن جئنا فيها بعد وقدَّمنا معايير مادية لنسف المعايير الإلهية؛ فانحَطَطْنا، فظهر لنا أئمة - فعلاً - كانوا ممن رسَّخ مبادئ الاختلاف داخل هذه الطائفة نفسها، وبدلاً من أن يُقدِّموا لنا علوم أهل البيت وَحْدَهم أضافوا لنا رُكاماً وركاماً من علوم الطوائف التي هي طوائف ضالة؛ فشغلوا أوقاتنا، وشغلوا بيوتنا بركام الكتب التي مِن هذا القبيل بدل أن ينتقوا لنا علوم القرآن الكريم وعلوم العترة الطاهرة، ركام من أقوال الآخرين تُضيع عليك سنين من عمرك، تُضيع حياتك، تُضيع وقتك، تُضيع الكثير من أعمالك(١).

يقول الإمام الهادي عليه السلام) في مقدمة كتاب الأحكام بعد حديثه عن ولا ية الحسن والحسين (عليها السلام):

(وأن الامام من بعدهما من ذريتهما من سار بسيرتهما، وكان مثلهما، واحتذا

<sup>(</sup>١) آيات من سورة المائدة الدرس الثاني.





بحذوهما فكان ورعا تقياً، صحيحاً نقياً، وفي أمر الله سبحانه جاهداً، وفي حطام الدنيا زاهداً، وكان فهما بها يحتاج إليه، شجاعاً كمياً، بذولاً سخياً، رؤوفاً بالرعية رحيها، متعطفاً متحنناً حليها، مواسياً لهم بنفسه، مشركاً لهم في أمره، غير مستأثر عليهم، ولا حاكم بغير حكم الله فيهم، قائهاً شاهراً لسيفه، داعياً إلى ربه، رافعاً لرايته، مجتهداً في دعوته، مفرقاً للدعاة في البلاد، غير مقصر في تألف العباد، مخيفا للظالمين، ومؤمنا للمؤمنين، لا يأمن الفاسقين ولا يأمنونه، بل يطلبهم ويطلبونه، قد باينهم وباينوه، وناصبهم وناصبوه، فهم له خائفون، وعلى إهلاكه جاهدون.

يبغيهم الغوائل، ويدعو إلى جهادهم القبائل، متشرداً عنهم، خائفاً منهم، لا يردعه عن أمر الله رادع، ولا تهوله الأخواف، ولا يمنعه عن الجهاد عليهم كثرة الإرجاف، شمري مشمر (١)، مجتهد غير مقصر.

فمن كان كذلك من ذرية السبطين الحسن والحسين، فهو الامام المفترضة طاعته، الواجبة على الامة نصرته، ومن قصر عن ذلك ولم ينصب نفسه لله، ويشهر سيفه له، ويباين الظالمين ويباينوه، ويبين أمره، ويرفع رايته، ليكمل الحجة لربه على جميع بريته، بها يظهر لهم من حسن سيرته، وظاهر ما يبدو لهم من سريرته، فتجب طاعته على الامة والمهاجرة إليه والمصابرة معه ولديه، فمن فعل ذلك من الأمة معه من بعد أن قد أبان لهم صاحبهم نفسه، وقصد ربه وشهر سيفه، وكشف بالمباينة للظالمين رأسه، فقد أدى إلى الله فرضه، ومن قصر في ذلك كانت الحجة عليه لله قائمة ساطعة منيرة بينه قاطعة ﴿لِيَهُلِكَ مَنْ عَلَي عَلْيمٌ ﴾ [الانفال: ٢٤].

<sup>(</sup>١) شمري مشمر (بتشديد الميم): جاد نحرير ماض في الأمور.







### إلى أن يقول:

فمن كان كذلك من ذرية الحسن والحسين، فهو إمام لجميع المسلمين لا يسعهم عصيانه، ولا يحل لهم خذلانه، بل يجب عليهم طاعته وموالاته، ويعذب الله من خذله، ويثيب من نصره، ويتولى من تولاه، ويعادي من عاداه.

ثم يتحدث عمن يدعون بالزور والبهتان أنهم القادة والأعلام وورثة الكتاب وهو من القاعدين النيام فيقول:

فأما من عبث بنفسه وتمنى، وإقام في أهله وولده وتلهى، وساير الظالمين وداجاهم، وقضوا حوائجه، وقضى حوائجهم، وعاشروه، وعاشرهم، وأمنوه وأمنهم، وكفوا عنه وكف عنهم، وغمد سيفه وطوى رايته، وستر منهم نفسه، وموه على الجهال، وأهل الغفلة من الضلال،

وادعى الامامة، ووهمهم أنه يريد القيام، وهو عند الله من القاعدين النيام، ذوي الفترة والوناء، طلاب الراحة والرخاء.

وهو يظهر للرعية ويعرض لهم، ويدخل قلوبهم أنه قائم غير قاعد، وأنه مباين للظالمين مجاهد، يوهمهم ذلك ويعرض لهم أنه كذلك، ليحتلب من درهم حلباً وخياً دوياً، ويأكل بذلك من أموالهم حراماً دنياً، قد لبس عليهم أمورهم بتمويهه عليهم، وقعد لهم بطريق رشدهم، يصدهم

فه و دائب في التحيل لأكل أموالهم بها يلبس عليهم من أحوالهم، وتمويهه لجاهلهم أنه قائم غير قاعد، وأنه أحد يوميه ناهض على الظالمين مجاهد، والله يعلم من سرائره وباطن أمره غير ما يوهم الجاهلين، ويكتبه بذلك عنده أنه من الصادين عن سبيله، الذين يبغونها عوجا، فهو يهلك نفسه عند ربه بفعله وفعل







غيره، ويفرق عن الحق والمحقين الأنام، ويجمع بذلك عليه الآثام، ويمكن بذلك دعوة الظالمين، ويقيم عمد ملك الفاسقين ويوهن دعوة الحق والمحقين بها يموه به على الجاهلين للترؤس عليهم، ولأكل أوساخ أيديهم.

يأكل سحتاً تافهاً حراماً، ويجترم العظائم بالصدعن الله العظيم اجتراماً، يفرق كلمة المؤمنين ويشتت رأي المسلمين، ولا يألوا الحق خبالاً.

يتأول في ذلك التأويلات, ويتقحم على الله فيه بالقحمّات (١)، ضميره إذا رجع إلى نفسه، وناقشها في كل فعله، وأوقفها على على خفي سره، مخالف لظاهره وفعاله في باطنه فغير ما يبديه الناس في ظاهره، يخادع الله والذين آمنوا وما يخادع إلا نفسه، كما قال الله تعالى، ﴿يُخَادِعُونَ اللّهَ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَمَا يَضْعُرُونَ • فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ فَزَادَهُمُ اللّهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابُ أَنْفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ • فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ فَزَادَهُمُ اللّهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٩-١٠].

كأن لم يسمع الله عز وجل يقول: ﴿وَأَسِرُّوا قَوْلَكُمْ أَوِاجْهَرُوا بِهِ إِنَّهُ عَلِيمٌ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ ﴿ السَّالِ اللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ يَمْكُرُ بِهُ وَهُو خَيْرُ اللهِ وَاللهِ يَمْكُرُ بِهُ وَهُو خَيْرُ اللهُ وَاللهُ يَمْكُرُ بِهُ وَهُو خَيْرُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْمُ اللهُ وَاللهُ عَلَيْهُ عَلَيْمُ اللهُ وَاللهُ عَلَيْهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ وَاللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ عِلَامُ عِلَامُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلِي عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلِي عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلِي عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلِي عَلَيْكُمْ عَلَيْمُ عَلِي عَلِي عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْمُ عَلِيهُ عَلِي عَلَيْكُمْ عَلَيْمُ عَلِيْمُ عَلَيْكُمُ عَلِي عَلَيْمُ عَلِي عَلَيْكُمُ عَلِي عَلِي عَلِي عَلِي عَلَيْمُ عَلَيْكُمْ

فهو في بلية من نفسه، من تحيله لديناره و درهمه، والاستدامة لما هو فيه من تافه نعمته، يلبس الحرير والديباج والقز، ويلتحف ويفترش السمور والفتك والخز، لا يرتمض (٢) في أمور الله ، ولا يصلح شأن عباد الله، فأين من كان كذلك، فقط من الامامة. كلا لعمره إنه عنها لبعيد مجنب، ومنها غير دان ولا مقرب، وإن لعب بنفسه، وخدع من كان من شكله بزخرف قوله وكذبه







<sup>(</sup>١) القحمَّات: المهالك.

<sup>(</sup>٢) لا يشتدُّ.

(ثم اعلم أيها السائل علم يقينا، وافهم فهم ثابتاً مبينا، أن العلماء تتفاضل في علمها، وتتفاوت في قياسها وفهمها، وفيها قلنا به من ذلك ما يقول الله سبحانه: ﴿نَرْفَعُ دَرَجَاتٍ مِّن نَشَاء وَفَوْقَ كُلِّ ذِي عِلْمٍ عَلِيمٌ ﴾ [يوسف:٢٧]، وأنه ليس أحد من المخلوقين أولى بفهم أحكام رب العالمين، ممن اختاره الله واصطفاه وانتجبه وارتضاه، فجعله مؤديًا لدينه، قائماً بحكمه، داعياً لبريته، حائطاً لخليقته، منفذاً لإرادته، داعياً إلى حجته، مبيناً لشريعته، آمراً بأمره، ناهياً عن نهيه، مقدماً لطاعته، راضياً لرضاه، ساخطاً لسخطه، إماماً لخليقته، هاديًا لها إلى سبيله، داعياً لها إلى نجاتها، مخرجًا لها من عايتها، مثبتاً لها على جواد سبلها، ناصحاً لله فيها، قائماً بحقه سبحانه على رشدها، مقيماً لها على جواد سبلها، ناصحاً لله فيها، قائماً بحقه سبحانه عليها.

وذلك وأولئك فهم صفوة الله من خلقه، وخيرته من بريته، وخلفاؤه في أرضه، الأئمة الهادون، والقادة المرشدون، من أهل بيت محمد المصطفى، وعترة المرتضى، ونخبة العلي الأعلى، مجاهدون للظالمين، والمنابذون للفاسقين، والمقربون للمؤمنين، والمباعدون للعاصين، ثمال كل ثمال (())، وتهام كل حال، الوسيلة إلى الجنان، والسبب إلى الرضاء من الله والرضوان،

<sup>(</sup>١) الثمال (بكسر الثاء): الغياث. وفلان ثمال قومه: أي غياث لهم يقوم بأمرهم .





بذلوا أنفسهم للرحمن، وأحيوا شرائع الدين والإيهان، لم يهنوا ولم يفتروا، ولم يقصروا في طلب ثأر الإسلام ولم يغفلوا، نصحوا المسلمين، وأحبوا المؤمنين، وقتلوا الفاسقين، ونابذوا العاصين، وبينوا حجج رب العالمين على جميع المربوبين.

### إلى أن يقول:

(وكل ذلك أمرٌ من الله سبحانه للأمة برشدها، ودلالةٌ منه على أفضل أبواب نجاتها؛ فإن اتبعت أمره رشدت، وإن قبلت دلالته اهتدت، وإن خالفت عن ذلك غوت، ثم ضلت وأضلت، وهلكت وأهلكت، ليهلك من هلك عن بينة، ويحيى من حيَّ عن بينة، وإن الله لسميع عليم.

وفي أمر الأمة باتباع ذرية المصطفى، ما يقول النبي المرتضى: «إني تارك فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا من بعدي الثقلين، كتاب الله وعترتي أهل بيتي، إن اللطيف الخبير نبأني أنهما لن يفترقا، حتى يردا علي الحوض».

ويقول اصلى الله عليه وعلى آله وسلم) في تفضيلهم، والدلالة على اتباعهم، وما فضلهم الله به على غيرهم: «النجوم أمان لأهل السماء، وأهل بيتي أمان لأهل الأرض، فإذا ذهبت النجوم من السماء أتى أهل السماء ما يوعدون، وإذا ذهب أهل بيتي من الأرض، أتى أهل الأرض ما يوعدون».

وفيها ذكرنا من أمرهم ما يقول (صلى الله عليه وعلى آله وسلم): «مثل أهل بيتي فيكم كمثل سفينة نوح، من ركبها نجا، ومن تخلف عنها غرق وهوئ».

وهذا ومثله فكثير عنه (صلى الله عليه وعلى آله وسلم) فيهم يفهمه من روئ عنه (عليه السلام) ونحن نستغنى بقليل ذكره عن كثيره).







ومما قال الإمام الهادي حمليه السلام ، في كتاب القياس:

(ثم اعلم من بعد كل علم ومن قبله، وعند استعالك لعقلك في فهمه، أن الذين أمرنا باتباعهم من آل رسول الله، وحُضضنا على التعلم منهم، وذُكرنا ما ذكرنا من أمر الله برد الأمور اليهم، هم الذين احتذوا بكتاب الله من آل رسول الله، واقتدوا بسنة رسول الله، الذين اقتبسوا علمهم من علم آبائهم وأجدادهم، جداً عن جد، وأباً عن أب، حتى انتهوا إلى مدينة العلم، وحصن الحلم، الصادق المصدق الممدينة العلم، الموفق، الطاهر المطهر، المطاع عند الله المقدر، محمد اصلى الله عليه وعلى آله وسلم).

فمن كان علمه من آل رسول الله على ما ذكرنا، منقولاً إلى آبائه مقتبساً من أجداده، لم يزغ عنهم، ولم يقصد إلى غيرهم، ولم يتعلم من سواهم؛ فعلمه ثابت صحيح، لا يدخله فساد ولا زيغ، ولا يحول أبداً عن الهدى والرشاد، ولا يدخله اختلاف، ولا يفارق الصحة والائتلاف.

فإن قلت: أيها السائل قد نجد علماء كثيراً منهم ممن ينسب إليه علمهم، مختلفين في بعض أقاويلهم، مفترقين في بعض مذاهبهم، فكيف العمل في افتراقهم، وإلى من يلجأ منهم؟ وكيف نعمل باختلافهم وقد حضضتنا عليهم، وأعلمتنا أن كل خير لديهم، وإن الفرقة التي وقعت بين الأمة هي من أجل مفارقة الأئمة من آل رسول الله (صلى الله عليه وعلى آله وسلم)؟

قلنا لك: قد تقدم بعض ما ذكرنا لك في أول هذا الكلام، ونحن نشرح لك ذلك بأتم التهام.

إن اختلاف آل الرسول (صلى الله عليه وعلى آله وسلم> - أيها السائل عن أخبارهم







- لم يقع ولا يقع أبداً إلا من وجهين: فأما أحدهما: فمن طريق النسيان للشيء بعد الشيء، والغلط في الرواية والنقل، وهذا أمر يسير حقير قليل، يرجع الناسي منهم عن نسيانه، إلى القول الثابت المذكور له عند الملاقاة والمناظرة.

والمعنى الثاني: فهو أكبر الأمرين وأعظمها، وأجلها خطراً وأصعبها، وهو أن يكون بعض من يؤثر عنه العلم تعلم من غير علم آبائه، واقتبس علمه من غير أجداده، ولم يستنيء عند إظلام الأقاويل أجداده، ولم يستنيء عند إظلام الأقاويل بنورهم، ولم يعتمد عند تشابه الأمور على فقههم، بل جنب منهم إلى غيرهم، بنورهم، ولم يعتمد عند تشابه الأمور على فقههم، بل جنب منهم إلى غيرهم، واقتبس ما هو في يده من علمه من أضدادهم، فصار علمه لعلم غيرهم مشابها، وصار قوله لقولهم (صلوات الله عليهم) مجانبا، إذ علمه من غيرهم اقتبسه، وفهمه من غير زنادهم ازدنده، فاشتبه أمره وأمر غيرهم، وكان علمه كعلم الذين تعلم من علمهم، وقوله كقول من نظر في قوله، وضوء نوره كضوء العلم الذي في يده، وكان هو ومن اقتبس منه سواءً في المخالفة لأهل بيت رسول الله (صلى الله عليه وعلى آله وسلم) والاقتداء، وإن كان منهم في نَسَبِه فليس علمهم كعلمه، ولا يهم فيها اختلف فيه الحكم كرأيه.

والحجة على من خالف الأصل من آل رسول الله، كالحجة على غيرهم من سائر عباد الله، ممن خالف الأصول المؤصلة، وجنب عنها.

والأصل الذي يثبت علم من اتبعه، ويبين قول من قال به، ويصح قياس من قاس عليه، ويجوز الاقتداء لمن اقتدى به؛ فهو كتاب الله تبارك وتعالى المحكم، وسنة رسول الله، اللذان جُعلا لكل قول ميزاناً، ولكل نور وحق برهاناً، لا يضل من اتبعها، ولا يغوى من قصدها، حجة الله القائمة، ونعمته الدائمة. فمن اتبعها في حكمها، واقتدى في كل أمر بقدوها، وكان قوله بقولها،





وحكمه في كل نازلة بهما، دون غيرهما فهو المصيب في قوله، المعتمد عليه في علمه، القاهر لغيره في قوله، الواجب على جميع المسلمين من آل رسول الله ومن غيرهم أن يرجعوا إلى قوله، ويتبعوا من كان كذلك في علمه؛ لأنه على الصراط المستقيم الذي لا اعوجاج فيه ولا دخل، ولله الحمد عليه.

فمن كان على ما ذكرنا، وكان فيه ما شرحنا، من الاعتباد على الكتاب والسنة، والاقتباس منهما والاحتجاج بهما، وكانا شاهدين له على قوله، ناطقين بصوابه، حجة له في مذهبه، فواجب على كل أحد أن يقتدي به، ويرجع إلى حكمه.

فإذا جاء شيء مها يختلف فيه آل رسول الله صلى الله عليه وآله، ميّز الناظر المميز السامع لذلك بين أقاويلهم؛ فمن وجد قوله متبعاً للكتاب والسنة، وكان الكتاب والسنة شاهدين له بالتصديق؛ فهو على الحق دون غيره، وهو المتبع لا سواه، الناطق بالصواب، المتبع لعلم آبائه في كل الأسباب.

وإن ادّعي أحد من آل رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم أنه على علم رسول الله، وأنه مقتد بأمير المؤمنين، والحسن والحسين حملوات الله عليهم، فاعلم هديت أن علم آل رسول الله لا يخالف علم رسول الله، وأن علم رسول الله لا يخالف علم رسول الله ووحيه، فاعرض قول من ادّعي ذلك على الكتاب والسنة؛ لا يخالف أمر الله ووحيه، فاعرض قول من ادّعي ذلك على الكتاب والسنة؛ فإن وافقها ووافقاه فهو من رسول الله، وإن خالفها وخالفاه فليس منه حملي الله عليه وعلى قال: «إنه سيكذب على كما قد كذب على الأنبياء من قبلي؛ فما جاءكم عني فاعرضوه على كتاب الله، فما وافق كتاب الله فهو مني وأنا قلته، وما خالف كتاب الله فليس منى ولم أقله».





وهذا أصل في اختلاف آل رسول الله ثابت، ودليل على الحق صحيح، فاعتمد فيها اختلفوا فيه عليه، واستعمله في ذلك يبن لك الحق حيث هو، ويصح لك لك المقتبس من علم آبائه (صلوات الله عليهم)، والمقتبس من غيرهم، وتصح لك الحجة في جميع أقوالهم، وتهتدي به إلى موضع نجاتك، وتستدل به على مكان حياتك، وتقف به على الذين أمرناك باتباعهم بأعيانهم، فقد شرحنا لك شرحاً واضحاً، وبيناهم لك تبياناً صحيحاً، حتى عرفتهم إن استعملت لبك بها بينا لك من صفاتهم، كها تعرفهم بالرؤية بأعيانهم، وتقف عليهم بأساميهم وأنسابهم.

# من هو الذي و لايته امتداد لو لاية الله حتى من داخل أهل البيت أنفسهم؟

يقول السيد حسين (رضوان الله عليه) في الدرس الثالث والعشرين مرمضان:

الولاية في الإسلام، السلطة في الإسلام هي أرقى بكثير مما عليه واقع البشر، أرقى بكثير في مهام من يلي أمر الأمة. تجد أنه عندما تتأمل ولاية الله، سبحانه وتعالى لشؤون عباده فولاية من يلي أمر الأمة هي امتداد لولاية الله، يجب أن يكون عارفاً كيف يربي الأمة، يجب أن يكون عارفاً كيف يربي الأمة، يجب أن يكون عارفاً كيف ينمي اقتصادها، كيف يزكى أنفسها، كيف يواجه أعداءها، أشياء واسعة جداً، جداً.

تجد هذه ألم تكن هي أبرز الأشياء بالنسبة للرسول (صلوات الله عليه وعلى آله) والإمام علي؟ ما الذي كان بارزاً بالنسبة لشخصيتهم كأولياء لأمر الأمة؟ هل كان البارز موضوع التسلط والقهر، أو هذا الجانب الآخر، جانب الرعاية







والتعليم والتزكية؟ ﴿ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُزَكِّيهِمْ ﴾ [ابقرة من الأية: ١٠٤] جانب تربيتهم؛ لينشئوا أمة على مستوى عالي، هذه المهمة هي التي كانت بارزة في شخصية الرسول (صلوات الله عليه وعلى آله) في مهارساته وسلوكه مع الناس الذين هو أولى بهم من أنفسهم ﴿ النَّبِيُّ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِمْ ﴾ [الخواب: من الأية: ٦] ولهذا قال الله عنه: ﴿ لَقَدْ جَاءكُمْ رَسُولُ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِيزُ عَلَيْهِ مَا اللهِ عنه عليه ويؤلمه أي مشقة تلحقكم، هذه صفة هامة جدا ﴿ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِينُ مُ ﴾ أي مشقة تلحقكم ﴿ حَرِيصٌ عَلَيْكُم ﴾ بكل ما تعنيه الكلمة، حريص عليكم بأن تنشؤوا أمة مستقيمة، بأن تكونوا أمة قوية، بأن تنشؤوا رجالاً حكهاء، أصحاب نفوس زاكية، أصحاب نفوس عالية، حريص ألا يلحقكم أي ضر مها كان ﴿ بِالْمُؤْمِنِينَ رَؤُوفُ رَّحِيمٌ ﴾ .

إذاً عندما ترجع تتصفح القرآن الكريم بالنسبة لله سبحانه وتعالى أليس هذا ظاهراً، وليس فقط نقول: ملموس، ظاهر من خلال القرآن الكريم مظاهر رحمته، رأفته، رعايته، أنه فعلاً بالنسبة لعباده هم محط عناية كبيرة جداً تساوي ﴿حَرِيصُ عَلَيْكُم ﴾ ما نمتلك عبارة بالنسبة لله نقول: هكذا، لكن مثلها قرأنا في الآية السابقة ﴿إِنَّمَا جَزَاء الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ ﴾ [المائدة من الآية: ٣٣] وكثير من الآيات غيرها، هذه الجوانب الهامة جداً هي الجوانب التي يحتاج إليها الناس، وهذه هي الجوانب التي لا يمكن أطرف الناس أن يعملها، أما الجانب الآخر فبإمكان أي شخص يفوز بانتخابات، أو بانقلاب عسكري، أو عن طريق وراثة، أو بأي طريقة كان فيصل إلى الحكم، ويهارس الحكم، ويجلس ولو أربعين سنة، ولكن هل تجد له أثراً في تربية الأمة، رعايتها، ويجلس ولو أربعين سنة، ولكن هل تجد له أثراً في تربية الأمة، رعايتها، تنشئتها، بناءها بناءها بناء ها بنا





في القرآن قدمت المسألة فيها يتعلق بولاية الأمر، وفي منهم الذين يمكن أن يخلفوا رسول الله في أمته، قدمت بالشكل الذي لا يحصل التباس فيها على الإطلاق، ولا يحصل اختلاف؛ ولهذا كان الإمام الهادي يقول: (لن يشتبه اثنان» نهائياً عندما قالوا: (فإن كان ذلك عالم والثاني عالم وهذا كذا) في الأخير قال: (هذه مجاراة وإلا لن يلتبس اثنان في المسألة) لكن يكون تميزاً واضحاً، اختياراً الهياً، وليست مسألة تأهيلية، كل واحد من عنده، بالاسم، أو بالتأهيل، أو بشهادة جامعية، أو بشهادة أزهر، وأشياء من هذه، فيكونون متنافسين على من الأعلم، من الأورع، من الأزهد، من الأكبر من الأصغر، وهكذا.

لاحظ كيف ضرب مثلاً لبني إسرائيل أنفسهم، ومثل للأمة كلها، أليس عيسى بن مريم بعدما ولدته أمه ذهبت به إلى قومها طفلاً بين يديها، طفلاً، والكنائس مليئة بالحاخامات حقهم، وربها كل واحد منهم عنده أنه لو ينزل وحي من السهاء لما نزل إلا عليه، والثاني مثله، وهكذا، يأتي طفل تقدمه أمه: أن هذا هو الذي سيكون رسولاً، سيكون رسولاً، وينتظرون حتى يكلم الناس كهلاً، كلمهم في المهد بقي طفلاً إلى أن أصبح شاباً، ثم أوحي إليه بتبليغ الرسالة، والنهوض بالرسالة.

ولأن القضية هي بيد الله - كما قلنا أكثر من مرة - أن موضوع إقامة دين الله، موضوع قيادة الأمة، وتربيتها لتكون على مستوى عالي في النهوض بمسؤوليتها، أنها قضية تختص بالله، وأنها القضية التي لا يمكن للناس أن يختلفوا فيها إذا فهموها؛ لأن بقاءها بيد الله يشكل ضمانة للأمة، تبعدهم عن التزييف، تبعدهم عن الادعاءات الكثيرة، تبعدهم عن التضليل، تبعدهم عن القهر والتسلط والإذلال، تبقى القضية بيد الله، وهذه هي سنة الله، أنه هو الذي









يصطفي ويختار ﴿وَرَبُّكَ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارُ ﴾ [القصص من الآية: ٦٨] ﴿ ثُمَّ أَوْرَتْنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا ﴾ [فاطر من الآية: ٣٢].

ولاحظ هنا في القرآن الكريم، ألم يقدم موضوع ولاية الأمر قضية تتركز بشكل أساسي على موضوع الكتاب، على موضوع الهداية، والتربية، وبناء الأمة، ليست الأشياء التي يسمونها الآن سلطة تنفيذية إلا جوانب قد تكون ربها لا تمثل إلا عشرة في المائة، قد لا تمثل فعلاً باعتبارها تنفيذية، إلا عشرة في المائة من مهام ولاية الأمر، في الإسلام، وأن هذا الجانب هو الجانب الذي سيخفق فيه أي شخص ليس ممن اختاره الله كائناً من كان، سواءً من داخل أهل البيت، أو من خارجهم، سيخفق فيه، الجانب الآخر هذا مها كان، أما الجانب الثاني: السلطة التنفيذية فيمكن أي واحد [يديول] لكن في الأخير انظر كيف آثار الديولة هذه في تاريخ الأمة من ذلك الزمن إلى الآن، كيف أصبحت الأمة هذه!؟.(١)

وهذه القضية كانت من الثوابت لدى أهل البيت (عليهم السلام) وعلى رأسهم الرسول (صلوات الله عليه وعلى آله).

ذكر السيد مجد الدين المؤيدي (رحسة الله عليه) في الجزء الأول من لوامع الأنوار مجموعة أحاديث حول هذا الموضوع منها:

قول النبي اصلوات الله عليه وعلى آله): «يحل بأمتي في آخر الزمان بلاء شديد من سلطانهم» إلى قوله: «فيبعث الله رجلا من عترتي من أهل بيتي يملأ الأرض قسطا وعدلا كما ملئت جورا وظلما، يحبه ساكن السماء وساكن الأرض» إلى آخره. انتهى.

وفي التحف ذكر قول الرسول (صلوات الله عليه وعلى آله) «من أمر بالمعروف

<sup>(</sup>١) الدرس الثالث والعشرون من دروس رمضان، للسيد حسين بدر الدين الحوثي.





ونهى عن المنكر من ذريتي فهو خليفة الله في أرضه وخليفة كتابه وخليفة رسوله».

### الصلاة على محمد وعلى آل محمد توحي بالدور المنوط بهم

عندما يأمرنا الله ورسوله أن نصلي على أهل البيت في صلاتنا فنقول: (اللهم صل على محمد وعلى آل محمد) يدل ذلك على أن أمر الأمة أمر الدين وراثة الكتاب، الهداية إلى الحق إقامة العدل والقسط في الناس هو منوط بمحمد وآل محمد (صلوات الله عليه وعليهم).

فالصلاة على محمد وعلى آل محمد (صلوات الله عليه وعلى آله) جاءت بلفظ الدعاء، أن ندعو نحن، نقول: (اللهم صل على محمد وعلى آل محمد) أن تأتي الصلاة على محمد وعلى آل محمد بلفظ أن ندعو نحن لهم بأن الله يصلي عليهم، هذه لها وحدها دلالة مهمة، هي تقررنا، وألسنتنا تنطق بأننا في واقعنا مسلمين بقضية محمد وآل محمد: أنهم هداة الأمة وقادتها، أنهم أعلام الدين، وورثة نبي الله، وورثة كتابه الذي جاء به من عند الله، فنحن مسلمون بهذه المسألة أساساً، وإنها لأن هذه قضية مهمة، نحن ندعو لهم.

### مسؤولية هداية الأمة ليست سهلة مسؤولية تحتاج إلى مؤهلات

أعباء الرسالة، أعباء وراثة الكتاب، أعمال ومسؤولية هداية الأمة، مسؤولية كبيرة جداً ليست سهلة، مسؤولية مهمة جداً، ألسنا نجد أننا نعجز عن هداية أسرنا؟ أسرة، أسرتك قد تكون ثمانية أو عشرة أشخاص فيتعبونك، أليس هذا هو ما يحصل؟ تتعب وأنت تريد أن تهدي أسرتك، وأن تجعلهم أسرة مستقيمة وهم عشرة، أو اثنا عشر شخصاً، لكن من حُمِّل رسالة إلى البشرية كلها إنه





حمل كبير كما قال الله تعالى: ﴿إِنَّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ قَوْلاً ثَقِيلاً ﴾ [المزمل: ٥] من جعلهم الله ورثة للكتاب، وجعلهم أعلاماً للدّين، وأناط بهم مسؤولية هداية الأمة، إقامة الحق في الأمة، أيضاً مسؤولية كبيرة جداً: تحتاج إلى أخلاق عالية، تحتاج إلى صدر فسيح، تحتاج إلى تحمُّل، تحتاج إلى صبر، إلى حلم، إلى كظم غيظ، إلى عفو، إلى أشياء كثيرة جداً.

## نحن ندعوا في صلاتنا دائماً لمحمد وآل محمد بالمجد والرفعة والمكانة ليؤدوا دورهم على أكمل وجه

فنحن كأننا نقول: يا إلهي نحن نؤمن بأن محمداً هو رسولك، ونؤمن بأن المحمد هم ورثة كتابك، ونحن نعرف أيضاً أن مهمتهم كبيرة، فنحن نطلب منك أن تمنحهم من الرعاية والحظوة لديك والمكانة والمجد والرفعة ما منحته إبراهيم وآل إبراهيم.

ثم نرجع إلى القرآن الكريم فنجد الذي منح الله إبراهيم وآل إبراهيم الشيء الكثير، المكانة العظيمة الرفعة العظيمة: الكتاب والحكم والنبوة، وكها قال الله عنهم: ﴿وَآتَيْنَاهُم مُلْكًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٥٠] جعلهم ورثة الكتاب، جعل فيهم الحكمة، جعل منهم النبوة، وَحَظُوا برعاية عظيمة من الله سبحانه وتعالى، لم يحظ بها أحد من الأمم في عصورهم أبداً، حتى في الأوقات التي كانوا فيها بشكل عاصين أو مُهملين، كانوا لا يزالون أيضاً يَحْظُون برعاية الله سبحانه وتعالى بشكل عاصين أو مُهملين، عندما كتب الله عليهم التيه فتاهوا أربعين سنة في صحراء سيناء؛ لأنهم رفضوا أن يدخلوا المدينة المقدسة ﴿قَالَ فَإِنَّهَا مُحَرَّمَةُ عَلَيْهِمْ أَرْبَعِينَ سَنَةً يَتِيهُونَ فِي الأَرْضِ فَلاَ تَأْسَ عَلَى الْقَوْمِ الْفَاسِ قِينَ ﴾ والمائدة عمل لهم؟ عمل لهم أعمالاً كثيرة جداً.

حَجَر تنبع منها اثنتا عشرة عيناً، حجر (عاديَّة) يحملها الحهار، تُضرَب بالعصا فتنفجر اثنتا عشرة عيناً ﴿قَدْ عَلِمَ كُلُّ أُنَاسٍ مَشْرَبَهُمْ ﴾ [البقرة ١٠٠] أنزل عليهم (المنَّ والسَّلوئ) المنّ ينزل شبيهاً بالثلج عندما ينزل فيتجمع بكميات كبيرة فيكون عبارة عن غذاء وحلوئ؛ لأن شكله يكون أبيض وحلواً يتجمع. و(السلوئ) طائر يتوافد بأعداد كبيرة، أليست هذه رعاية من الله سبحانه وتعالى؟

شق لهم البحر وهم في طريقهم عندما أمرهم الله هم ونبيه موسى بالخروج من مصر ولحقهم فرعون وجنوده ﴿فَأَوْحَيْنا إِلَى مُوسَى أَنِ اضْرِب بِعَصَاكَ الْبَحْرَ فَانفَلَقَ فَكَانَ كُلُّ فِرْقٍ كَالطَّوْدِ الْعَظِيمِ ﴾ [الشعراء: ٣٣] كالجبل من هنا ومن هنا، ومشوا في طريق يابسة ليس فيها ولا حتى وَحْل، طريق يابسة مشوا فيها، في لحظة. عندما حصل منهم تخاذل، تكاسل عن الالتزام بالتوراة جاء تهديد إلهي لهم: ﴿وَإِذ نَتَقْنَا الْجَبَلَ فَوْقَهُمْ كَأَنّهُ ظُلّةٌ ﴾ [الاعراف: ١٧١] هدّدهم بالحبل، ثم أعاد الجبل إلى موقعه، وهكذا حَظُوا برعاية كبيرة كما قال لهم موسى (عليه السلام): ﴿وَإَتَاكُم مَا لَمْ يُؤْتِ أَحَدًا مِنَ الْعَالَمِينَ ﴾ [المائدة عليهم، القرآن الكريم تتعجب مها عدّده الله سبحانه وتعالى من النعم العظيمة عليهم، ومها حظوا به من عناية ورعاية إلهية متميزة.

نبي الله إبراهيم (عليه السلام) أيضاً، أثنى الله عليه في القرآن الكريم ثناءً عظيماً ﴿وَاتَّخَذَ اللهُ إِبْرَاهِيم خَلِيلاً ﴾ [النساء: ١٥٥] مكانة عجيبة وقرب عجيب من الله سبحانه وتعالى أن يقول هكذا: ﴿وَاتَّخَذَ اللهُ إِبْرَاهِيم خَلِيلاً ﴾ رفع لإبراهيم ذكره أيضاً، جعله أباً للأنبياء جميعاً، الأنبياء كلهم من بعده من بني إسرائيل كلهم من أولاده من ذريته، حظي بتكريم إلهي عظيم، ورفع الله له ذكره.





نحن ندعوا الله أن يمنح محمداً وآل محمد ما منحه إبراهيم وآل إبراهيم من الرفعة، من الثناء، من المجد، من الرعاية، والمكانة

مهمة إبراهيم وآل إبراهيم هي مهمة مرتبطة بالأمة ومرتبطة بالدِّين، مهمة حُمْل الدِّين، حَمْل الدِّين، حَمْل الرسالة، هداية الأمة كها قال الله تعالى: ﴿وَمِمَّنْ خَلَقْنَا أُمَّةُ يَهْدُونَ بِالْحَقِّ وَبِهِ يَعْدِلُونَ ﴾ [الأعراف:١٨١] فنحن في الصلاة نقول: (اللهم صلِّ على محمد وعلى آل محمد كها صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم) أي: امنح محمداً وآل محمد ما منحته إبراهيم وآل إبراهيم، من الرفعة، من الثناء، من المجد، من الرعاية، والمكانة، أشياء كثيرة منحها إبراهيم وآل إبراهيم.

ونحن نقول في الأخير – وهذا مها يدل على أن تفسير دعاء ما ذكرناه أو أن الذكر كها جاء من عند رسول الله اصلى الله عليه وعلى آله وسلم) – في آخره: (إنك حميد مجيد) حميد، فأنت مصدر الحمد. الحمد هو: الثناء. مجيد، فمنك المجد وأنت مصدر المجد، امنحهم من المجد وامنحهم من الثناء فأنت الحميد، وأنت المجيد.

تتكرر على ألسنة المسلمين كل يوم؛ كي تترسَّخ في نفوسهم أهمية ارتباطهم بمحمد وآل محمد، ولكننا نصلي وننسى، بل بعضهم يصلي ويخرج يلعن آل محمد، وهو قبل قليل يقول: اللهم صلِّ على محمد وعلى آل محمد! لكن إمَّا أن تكون صلاة لا يدري ماذا يقول، أو يدري ما يقول ولا يعي معنى ما يقول.

ولهذا لا أحد - فيما نعلم - من المسلمين يصلي إلا وهو يصلي على محمد وعلى آل محمد، وبهذا الشكل الذي لا زيادة فيه ولا نقصان، لاحظوا، هل أدخل في الصلاة عليهم أحداً من الآخرين؟ لم يُدخِل الصحابة أبداً، ولم يُدخِل أحداً من الأولياء؛ لأن هذه الصلاة هي لها دلالة خاصة، هي مرتبطة







بمهمة محمد وآل محمد، مرتبطة بمهمتهم، بمسؤوليتهم في الأمة، مرتبطة بعلاقة الأمة الخاصة بهم.

### ما الضرق بين علاقتي بأعلام الهدى من أهل البيت وبين علاقتي ببقية المؤمنين

بقية المؤمنين هناك ارتباطات أخرى، قد أتولاك باعتبارك مؤمناً، وأحبك باعتبارك مؤمناً، لكن هل أنت ممن يجب علي اتباعهم؟ هذا شيء آخر. ألسنا مُلزمين بمحبة المؤمنين؟ نحن نحب رسول الله (صلى الله عليه وعلى آله وسلم) ونحب الإمام علياً، ونحب المؤمنين أيضاً، لكن هل حبي لعهار بن ياسر - مثلاً ونحب الإمام علياً، ونحب المؤمنين أيضاً، لكن هل حبي لعهار بن ياسر - مثلاً وعلي بن أبي طالب وعلاقتي بعهار هل هي مستوية؟ لا، أنا أحب عهار بن ياسر كمؤمن، كولي من أولياء الله. علي بن أبي طالب علاقتي به علاقة أخرى، أنا أحبه أيضاً كمؤمن، هو أيضاً يجب علي بن أبي طالب علاقتي به علاقة أخرى، أنا أحبه أيضاً كمؤمن، هو أيضاً يجب علي اتباعه، ويجب علي الاقتداء به، الارتباط به، السير على نهجه. عهار بن ياسر الذي أنا أحبه هو يُحب علياً على هذا النحو، فيفرق في نظرته نحو علي، وفي علاقته بعلي، وفي ارتباطه بعلي يفرق بينها وبين ارتباطه بعلي يفرق بينها وبين ارتباطه بالمؤمنين.

فعندما نزلت الآية: ﴿إِنَّ اللهَ وَمَلاَئِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ اللهُ وَمَلاَئِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ الله الله الله عليه وَعلى الله عليه وعلى الله عليه على محمد وعلى اللهم صلِّ على محمد وعلى اللهم مد، عليه وبارك على محمد وعلى اللهم أحداً في هذه الصلاة.









### الصلاة على محمد وعلى آل محمد في صلاتنا هو أبلغ وأصدق تعبير عن ولائنا لهم

النبي اصلوات الله عليه وعلى آله) هو حكيم، الصلاة ذُكِرت داخل الصلاة التي هي أفضل الأعمال في الإسلام، أليس الأذان شرع فيه: (حي على خير العمل)؟ الصلاة خير الأعمال، وهي فعلاً من خير الأعمال ومن أهم الأعمال، لو أننا ننتبه للصلاة وما تعطيه الصلاة من دلالات وما لها من قيمة في النفوس، لكُنّا على وضعية أفضل مها نحن عليه، ولَمَا تساءل أحد عن شيء: من هم أهل الحق؟ لا أدري كيف يمكن نعرف أهل الحق؟ أو لم نعد نعرف كذا...!

فنحن ندعو بهذا - أن تصبح المسألة كها قلت سابقاً لدينا هو: أن ندعو الله ان يصلي عليهم على هذا النحو ماذا تعني؟ لم تأتِ الصلاة على محمد وآل محمد بلفظ خبر هكذا (إخبار) أن نقول: وصلاتنا وسلامنا على محمد وعلى آل محمد، هل جاءت بهذا الشكل؟ بل نحن ندعو، أن أدعو الله لك، أي: أنني مهتم بقضيتك، أليس كذلك؟ فمعنى ذلك أننا في واقعنا لا نشك في ضرورة ارتباطنا بمحمد وآل محمد، وأننا في واقعنا نعرف أهمية هذه القضية، فنحن لشدة حرصنا على أن يقوم محمد اصلى الله عليه وعلى آله وسلم) وآله بالمهمة التي أنيطت بهم، ونحن في ولائنا الشديد لهم نريد منك يا الله أن تمنحهم كذا، وكذا، وكذا... الذي منحته إبراهيم وآل إبراهيم، أليس هذا في تعبير عن الولاء؟ ففي لفظ الصلاة كتعبير عن ولائنا، تعبير عن ارتباطنا، ذلك الولاء القوي الذي يجعلني أندفع نحو أن أسأل الله أن يمنحهم ما منح ذلك الولاء القوي الذي يجعلني أندفع نحو أن أسأل الله أن يمنحهم ما منح

ووجدنا في (سورة البقرة) وبقية سور القرآن كلاماً كثيراً عن آل إبراهيم.





﴿يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُوا نِعْمَتِيَ الَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَنَّى فَضَّلْتُكُمْ عَلَى الْعَالَمِينَ ﴾ [البقرة:٤٤] يا بني إسرائيل، يا بني إسرائيل، كم ورد في القرآن كثير من أخبارهم!

الصلاة عليهم هي شهادة تـدل على أن هداية الأمـة، وقيادة الأمة، والقيام بأمر الأمة والدين هو منوط بمحمد وآل محمد

هي في الوقت نفسه شهادة تدل على أن هداية الأمة، وقيادة الأمة، والقيام بأمر الأمة والدِّين هو منوط بمحمد وآل محمد، منوط بهم، وإلا فلهاذا نصلي عليهم وحدهم؟ على محمد وآل محمد، على هذا النحو؟ وأن تكون الصلاة عليهم كالصلاة على إبراهيم وعلى آل إبراهيم.

من الممكن أن أصلي عليك، ممكن، الله يقول: ﴿هُوَ الَّذِي يُصَلِّي عَلَيْكُمْ وَمَلاَئِكَتُهُ ﴾ أليس كذلك؟ بمعنى: أن يحوطكم بعناية ورعاية منه؛ ولهذا قال: ﴿هُوَ الَّذِي يُصَلِّي عَلَيْكُمْ وَمَلاَئِكَتُهُ لِيُخْرِجَكُم مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى قال: ﴿هُوَ الَّذِي يُصَلِّي عَلَيْكُمْ وَمَلاَئِكَتُهُ لِيُخْرِجَكُم مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى قال: ﴿هُوَ اللَّذِي يُصَلِّي عَلَيْكُمْ وَمَلاَئِكَتُهُ لِيُخْرِجَكُم مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى الله أن تصلي الله أن تصلي على محمد وآل محمد مثل الصلاة التي صليتها على إبراهيم وعلى آل إبراهيم، أليس كذلك؟ وهو متكرر، فمعنى هذا أننا نريد منك أن تعطيهم – لأننا يهمنا أمرهم، ونحن نحبهم ونحن نرتبط بهم، ونحن على يقين بأن أمر ديننا وأمرنا مرتبط بهم – نريد منك أن تمنحهم أحسن ما يمكن أن تمنح أحداً من عبادك الصالحين فيها له علاقة بأداء مهمتهم.





## أهل البيت في التاريخ حظوا بعناية إلهية كبيرة بالرغم مما واجهوه نتيجة دعاء المسلمين لهم

فعلاً في التاريخ وفي الواقع تجد أن آل محمد حَظُوا بعناية إلهية عجيبة، لو لم يكن هناك رعاية من الله لَمَا بقي منهم أحد، في القرن الأول وحده خلّ عنك إلى الآن، تعرّضوا للسجون، وتعرّضوا للقتل، وتعرّضوا للتشريد، وقامت الدولة الأموية كلها همها الكبير هو مطاردة آل محمد ومحاربة آل محمد، محاربتهم شخصياً، ومحاربة فضائلهم، ومحاربة ذكرهم، وتنصيب آخرين بدلاً عنهم، أعلاماً آخرين، عقائد أخرى، تاريخاً آخر، فضائل أخرى، عملوا كل شيء بديل. في كربلاء يصل الأمر إلى ألا يَسْكم من أولاد الإمام الحسين إلا واحد هو زين العابدين.

تأتي الدولة العباسية وتسير على هذا النحو في محاربة آل محمد، وتجدماذا؟ أليس آل محمد الآن أصبحوا أكثر انتشاراً في الدنيا، ذرية الحسن والحسين ملؤوا الدنيا؟ أين هم ذرية عمر بن الخطاب؟ أين ذرية أبي بكر؟ أين ذرية معاوية؟ أين ذرية عبد الله بن عباس؟ أين ذرية فلان؟ كيف؟ ما الذي حصل؟ (وبارك على محمد وعلى آل محمد) بركة إلهية، على الرغم مها حصل لهم من تشريد وتقتيل وطرد يبارك فيهم ويبارك عليهم، ويرعاهم فيتكاثرون يتكاثرون ويُحفظون؛ لأنه كها قال الرسول (صلى الله عليه وعلى آله وسلم) في حديث الثقلين: «لن يفترقا حتى يردا على الحوض».

# هذه الرعاية تدل على أن لأهل البيت دوراً مهما في هذه الأمة

هذه آية إلهية تدل فعلاً على أن لأهل البيت دوراً مهاً في هذه الأمة، وأنهم مرتبطون بالقرآن الكريم، وأنهم حَظوا برعاية إلهية، وحفظ إلهي في بقاء







وجودهم، وإلا فهم تعرضوا لاستئصال عرقي فعلاً؟ خُفِظوا كما خُفِظ القرآن الكريم، ألم يُحفظ القرآن الكريم؟ لم يستطع أحد أن يُغيِّر أو يبدل أو يقضي عليه، آل محمد قرناء القرآن خُفظوا. حاول الطغاة بكل الوسائل القضاء على آل محمد فقتلوا وشردوا، حتى كان البعض منهم يبنون عليه عموداً وهو لا يزال حياً فيموت داخل ذلك العمود، ومع هذا لم يستطيعوا أن يقضوا عليهم.

ذرية معاوية أين هم؟ ذرية هارون الرشيد أين هم؟ ذرية أناس قريبين منذ أربع الله سنة أو خمسائة سنة أين هم؟ إذا كان هناك وجود لهم فقد يكون بأعداد نادرة جداً.

كذلك في المكانة في الدِّين الرسول اصلى الله عليه وعلى آله وسلم) قال: «إني تارك فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا من بعدي أبدا كتاب الله وعترتي أهل بيتي» أليست هذه المهمة كبيرة وفي الوقت نفسه فضل كبير لأهل البيت؟ أن يُقرَنوا بالقرآن في ضرورة التمسك بهم لتنجو الأمة من الضلال، هذه هي وراثة الكتاب التي أعطاها بني إسرائيل والتي تحدَّث عنها في القرآن كثيراً(۱).

#### لوتمسكت الأمة بأهل البيت لأمنت من الاختلاف والضلال والضياع

المسألة هذه كانت كفيلة، كما أنه في عصر الرسول (صلوات الله عليه وعلى آله) كان الوضع هادئ، ما هناك اختلاف كان الوضع هادئ، ما هناك اختلاف في الأحكام، في الشرائع، في عصر الرسول (صلوات الله عليه وعلى آله) بين الناس، الكثير من أصحابه لم يكن هناك اختلاف؛ لأنه ماذا؟ نتبع هذا الشخص، انطلقوا يجاهدون، وانطلقوا على أعمالهم، وانطلقوا في أن يستمعوا من يتقبل ومن لا يتقبل، درجات التقبل كانت متفاوتة لديهم.

<sup>(</sup>١) معنى الصلاة على محمد وعلى آل محمد.







كانت نموذجاً يكشف عن الواقع الصحيح بالنسبة للسنة الإلهية في الهداية هي على هذا النمط، قال للناس أن يتمسكوا بأهل البيت على هذا النحو، الإمام علي، الحسن والحسين موجودون، وبعد ما توفي كانوا موجودين، لو أن الناس الموجودين في عصر رسول الله (صلوات الله عليه وعلى آله) استجابوا للرسول (صلوات الله عليه وعلى آله) فانطلقوا بعد ما توفي يتعاملون كما أمرهم مع أهل البيت، مع الإمام علي، مع الحسن، مع الحسين، لما كان سيحصل اختلاف، ولا يحصل قتال، ولا يحصل تضارب، ولا تحصل الآراء الكثيرة.. حتى حول القرآن نفسه، أشياء كثيرة حصلت، لكن لا، مات رسول الله (صلوات الله عليه وعلى وكل واحد منهم تحرك من عنده، كل قفز من عنده، يستنبط ويجتهد، ويشرع، واختلفوا اختلافاً رهيباً.

من بعدها سارت المسيرة التابعين على نفس النمط، اختلاف واجتهادات واستنباطات، طلَّعوا لنا الأقوال الغريبة، الأحكام الغريبة، الأشياء العجيبة، ويمشي الزمن تكون الخلاصة أن ينتج دين ثاني، تكون نتيجة الاختلاف ينتج دين ثاني ويسود هو.

## الأمة عندما ضيعت الأعلام ضاع الكتاب

﴿وَأَنتُمْ تُتْلَى عَلَيْكُمْ آيَاتُ اللهِ ﴾ هذه آيات الله هي قائمة فينا، لكن عندما فقدت الأعلام ألم يَضِع الكتاب نفسه? - نضيعُه نحن ولم يَضِعْ هو - ألم تضيع الأمة الكتاب عندما أضاعت الأعلام، أم أنه ليس هناك إشكالية؟ هذه نقطة مهمة أن من قوله: ﴿وَفِيكُمْ رَسُولُهُ ﴾ بعد قوله: ﴿وَأَنتُمْ تُتْلَى عَلَيْكُمْ آيَاتُ اللهِ ﴾ إذا قلنا وأنتم تتلئ عليكم آيات الله (حسبنا كتاب الله) ألم يقلها عُمر؟ (حسبنا كتاب





الله) لكن كتاب الله الأمةُ تحتاج إلى من يهديها به، تحتاج إلى من يجسِّد قِيمَه، تحتاج إلى من يجسِّد قِيمَه، تحتاج إلى من يفهم آياته فيرشدها بهديه وإرشاده، الأمة تحتاج إلى هذا.

فعندما رأت نفسها مستغنية ما الذي حصل؟ هل اهتدت فعلاً بالقرآن؟ لا. بل ضلت ولم تهتد بالقرآن، وبدلاً من أعلام الحق يصعد لها أعلام سوء، وأعلام شر، وأعلام باطل، هذا الذي حصل؛ فضلت عن القرآن، وبدلاً من أن يكون لها أعلام حق وأعلام هدى يبرز لها أعلام شر وضلال على امتداد تاريخها، وتتعبّد الله بولائهم. وما أسوأ أن يتعبّد الإنسان ربّه بالضلال! ما أسوأ أن تتعبد الله بضلال! لأنك ضللت ثم رأيت الضلال حقاً فأصبحت تتعبد الله بضلال، والله هو المنزه عن أن تُقصّر في طاعته بالحق الذي هو حق، متنزه، لا يليق بك أن تُقصّر في طاعته بالحق الذي هو حق صريح، أما أن تتعبّده بضلال فهذا شيء لا يليق بالله إطلاقاً، لا يليق بكماله إطلاقاً.)

وهكذا ضعنا وضيعنا الدين وضيعنا خلافة الله في الأرض؛ لأننا انشغلنا بها لا يعنينا فتفرقنا، فتعادينا، فضعفنا، فضعفت كل مواهبنا، كل موهبة لم يعد لها ميدان تنشأ فيه فغاب الإبداع من داخلنا، أصبحنا أمة لا تصنع أي شيء، لا تصنع أي شيء. الغربيون كانوا على هذا النحو الذي نحن عليه: الاختلافات الدينية، كانوا يعيشون الحالة التي نحن فيها في العصور التي يسمونها العصور الدينية، كانوا يعيشون الحالة التي نحن فيها في العصور التي يسمونها الدين، في المظلمة بالنسبة لأوروبا، بالنسبة لغيرها، بعد ما جاءت ثورة على الدين، في الأخير ثاروا على الدين بكله وقالوا يكفينا (بابا) واحد هناك، رمز مسيحي فقط، اتجهوا إلى التصنيع، إلى الإبداع فأبدعوا وصنّعوا وانتجوا وأذهلوا وبهروا في الجوانب هذه، ونحن لا شيء.

<sup>(</sup>١) الدرس الأول من دروس آل عمران.





هذه من العوامل الأساسية في تخلف الأمة أنها لم تصبح أمة منتجة مبدعة، من يوم ما كان المطلوب هو أن يكون لنا هداة نأخذ ديننا منهم وننطلق في أعهالنا، يكون توجيهنا واحد، ثقافتنا واحدة، ليس هناك ما نختلف عليه، هداة، خط واحد نأخذ ديننا منهم وننطلق على أعهالنا، حينها سنبدع، ستنشأ الأمة هذه أمة قوية، أمة تبدع في مجالات الحياة، في مجال التصنيع، في مجال تسخير كل ما خلقه الله وسخره للإنسان.

الآن مثلاً أي شيء يمكن أن تقول هذا تصنيع إسلامي، أو إبداع إسلامي، كل ما بين أيدينا من أجهزة الكترونية، ووسائل النقل، ووسائل الاتصال، والأشياء الكثيرة المذهلة، طيب ما الذي نتج في الأخير؟ نتج أننا أصبحنا أمة ذليلة مستضعفة في أزهى عصور الدنيا، وأكثر عصور الدنيا إمكانيات، أضعنا خلافة الله لنا في الأرض.

استخلاف الله للإنسان في الأرض ليس فقط ليعبده على النمط الذي يعبده الملائكة، عندما قال للملائكة ﴿أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاء وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ ﴾ عبادة تسبيح وتقديس موجود إذا كان هذا هو المطلوب ﴿قَالَ إِنِي أَعْلَمُ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾.

الإنسان له دور آخر، وكان هذا الدور مناط بأولياء الله، بمن يمشون على نهجه، هم المراد لهم أن يستغلوا خيرات الدنيا، هم المراد لهم أن يبدعوا، هم المراد لهم أن تتجلى على أيديهم كل دلائل قدرة الله وعظمته وحكمته؛ لأن كل شيء تراه أمامك من إبداعات الإنسان هي كلها في الأخير دليل على الله، على حكمته، على سعة علمه، على عظمته على جلاله، على قدرته (۱).

<sup>(</sup>١) من محاضرة للسيد حسين رضوان الله عليه بعنوان (سنة الله في الهداية).





# ارتباط القرآن الكريم بأهل البيت (عليهم السلام)

#### متى نكون متبعين للقرآن؟

﴿وَهَـذَا كِتَابُ أَنزَلْنَاهُ مُبَارَكُ فَاتَبِعُوهُ ﴾ [الأنعام٥٠٠] عندما يأتي يقول لك: صحيح فاتبعوه، لكن ما فصل كذا، ولا تناول كذا، ولا قال كذا، ولا، ولا. وصحيح فاتبعه هنا، لأنه يقول لك له طريقة، وله ورثة، له ورثة وهم يعرفون كيف يتعاملون معه، وبين لك هو في داخله بقوله: ﴿ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكِتَابَ ﴾ [فاطر: كيف يتعاملون معه، وبين لك هو في داخله بقوله: ﴿ثُمَّ أَوْرَثْنَا اللَّكِتَابَ ﴾ [فاطر: من الأية؟] وبين لك هو بأسلوبه وهو يتنزل على محمد اصلوات الله عليه وعلى آله) قل كذا، بين كذا، أليس هذا توجيها إلى شخص واحد، لا أتصور بأنني متتبع لقرآن، إذا لم أكن مؤمناً بالطريقة هذه، في الأخير سيبدو القرآن أمامي ناقصاً (لم يبين كذا، ذكر الصلوات ولم يعددها، ذكر كذا ولم يبينه، ذكر كذا وما بينه) وهو يقول: ﴿وَتَفْصِيلاً لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ [الأنعام: من الآية ١٥٠] إذاً له طريقة، ليس المعنى تفصيلاً لكل شيء، لكل من فتحه سيرى تفصيلات كل شيء.

أنت عندما تكون على هذا النحو أنت جاهل لقاعدة هامة القرآن يبتني عليها بكله، وأنه كتاب لبناء أمة، ليس كتاباً فردياً، كل واحد يريد أن يتناول منه الذي يريد ويمشي مع السلامة، هو كتاب قائم على أساس بناء أمة، تصور أنت كيف بناء الأمة، كيف يمكن بناء قبيلة واحدة؟ هل يمكن تتصورها بدون أن يكون هناك قيادة لها، دون أن يكون هناك مرجعية لها؟ هو مبني على هذه، في الأخير يقولون: (لا بأس القرآن، لكن وجدنا ما فيه كذا، ولا قال كذا، ولا فصل كذا) وهو يقول: ﴿وَتَفْصِيلاً لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ [الأنعام: من الآية عن آيات أخرى يقول:

﴿وَكُلَّ شَيْءٍ فَصَّلْنَاهُ تَفْصِيلاً ﴾[الإسراء:منالاَية ١٢]، لكن يأتي كل واحد يريد هو يعرف كل التفصيلات، أليس هذا جهلاً بالقرآن نفسه؟ عندما يقول:









﴿فَاتَّبِعُوهُ ﴾، أن تعرف كيف اتباعه، كيف اتباعه، أسس اتباعه، وسترى كل شيء واضحاً، وترى صراطاً مستقيهاً.

إذا ما هناك رؤية على هذه ستراه ناقصاً، وترئ حتى الذي يقول: (مازال الرسول مبيناً)، وعاد إلى الرسول، ورأئ أشياء ليست كاملة، رأئ أشياء تحتاج إلى ترجيحات، ورأئ أشياء تحتاج إلى كذا، أيضاً احتاجوا إلى استنباطات، وتفريعات، واجتهادات، وأشياء من هذه، وأخيراً ضاعت الأمة بكلها. أليس هو في الوقت الذي يقول: فاتبعوه يقول: اتبعوا محمداً (صلوات الله عليه وعلى آله)، ﴿أَطِيعُوا الله وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ ﴾ [انساء: من الآية ٥٠]، أليس هو يقول هكذا، أليس هو يربط موضوع أن يكون القرآن تفصيلاً لكل شيء بالنسبة لهم مرتبطاً بمحمد (صلوات الله عليه وعلى آله)؟. وبعد أن مات رسول الله (صلوات الله عليه وعلى آله)؟ وبعد أن مات رسول الله (صلوات الله عليه ليس فيه تفصيل لكل شيء، (إذاً نحتاج إلى كذا، ونحتاج، ...) وبحثوا، (وأخذ ورد) إلى أن ضاع.

إذاً هل يمكن أن نجهل بأن الله سبحانه وتعالى قد قال في كتابه: ﴿ثُمَّ أَوْرَثْنَا الله سبحانه وتعالى قد قال في كتابه: ﴿ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكِتَابَ ﴾ [فاطر:منالاَية؟] أنه يعلم أن أنبياءه سيموتون، وقال هو: أن الرسل سيموتون، ويموت الناس جميعاً، أنه هو يورث؛ لأنه كتاب لله الحي القيوم، ليس كتاباً مثل الكتب الأخرى التي نقرأها، ونقول: قال رحمه الله تعالى (١).

من التبيين القرآني، ما يهدي إليه القرآن بالنسبة لأعلام دين الله القرآن الكريم يشهد على أنه كامل، عندما ترى أنه ليس هناك شيء أغفله





<sup>(</sup>١) مديح القرآن الدرس الأول.

# 

نهائياً. فإذا افترضنا شيئاً من القرآن نقص، هو لا يعني شيئًا، يعني لا يوجد شيء يتناوله، لا يوجد حاجة إليه. كل أمر، كل أمر مثلها قال: ﴿تِبْيَاناً لِّكُلِّ شَيْءٍ ﴾ [النحل ٨٩].

استعرض الأشياء في الحياة، افترض حتى أشياء، تجد القرآن تبياناً فيها، أي: لم يغفل أي مجال على الإطلاق. إذاً فها نقص منه شيء. لو نقص منه شيء لكنت ستلقى هوة وأنت تقرأ القرآن. لا، هذا شيء معروف.

ومن التبيين القرآني، ما يهدي إليه القرآن بالنسبة لأعلام دين الله؛ فيكونون هم وسيلة تبيين، هم أنفسهم، ولن يكونوا عبارة عن رقم ثان، وإنها في إطار القرآن الكريم.(١)

# ولن يكون ظاهر القرآن متناقضاً مع ما يقدم من قرناء القرآن

ولن يكون ظاهر القرآن متناقضاً مع ما يقدم من قرناء القرآن، مها كانت القضية ذات عمق، فيعتبر ما يفهم الإنسان من ظاهر سهاعه للتلاوة يعتبر ماذا؟ يعتبر أساساً يجعله يقبل ما يقدم له، ولن تكون القضية متباينة إلا إذا كان من يقدمون القرآن ليسوا من قرناء القرآن. وعندما نقول: قرناء القرآن لا يعني فقط أن يكون أي شخص من أهل البيت؛ لأنه وإن كانوا من أهل البيت قد يكون الكثير منهم ليسوا قرناء قرآن، أن يكون هو بخصوصه، كل واحد يدعي أنه بخصوصه قرين قرآن الله يختار ويصطفي من داخل هذه الدائرة من يكون قرينا للقرآن. (٢)

•••

<sup>(</sup>٢) الدرس السادس والعشرون من دروس رمضان.





<sup>(</sup>١) مديح القرآن الدرس الأول

# صور مشرقة من مواقف أهل البيت (عليهم السلام)

امتاز تاريخ أهل البيت (عليهم السلام) بالجهاد في سبيل الله من أجل الحق والعدل، وامتازوا بالصمود في وجه الطغيان، والتصدي لكل محاولات التزييف والتحريف، ابتداء من الكلمة، ومروراً بالجهاد والكفاح المسلح، فحافظوا فعلاً على جوهر الدين عقيدة وفكراً ورؤية أمام محاولات التحريف والتزييف الرهيبة التي تعرض لها.

فإذا نظرنا نظرة فاحصة إلى آثار أهل البيت في هذه الأمة، وجدنا ميراثاً ثقافياً وافراً في مختلف جوانب المعرفة، ووجدنا آثاراً بارزة لمظاهر الإعهار والبناء في سائر البلدان التي كان لهم فيها وجود، ولمسنا آثاراً حسنة لنمط الحكم الذي مضوا على نهجه، ووجدنا أنهاراً من الدماء التي سالت دفاعاً عن الحق وحفاظاً عله.

وبسبب تلك المميزات، والسيرة الحسنة كان ملوك البلدان ورؤساء العشائر يستقدمون بعض الأئمة إلى بلدانهم ويتنحون لهم عن مناصبهم ويرضون بأن يكونوا من جملة رعاياهم.

ومن هنالك استطاعوا إدخال الدعوة الإسلامية إلى بلدان نائية كبلاد الجيل والديلم وطبرستان وأطراف خراسان شرقاً، وبلاد البربر وأدغال أفريقيا غرباً، فقد ذكر المؤرخون أنَّه أسلم على يد الإمام الناصر الأطروش ألف ألف إنسان من أهالي الجيل والديلم ونواحيها، واستطاع أن يخلِّصهم من الحكم الإقطاعي الجائر الذي كان يتحكم في معظم تلك البلاد.

واستطاع الإمام إدريس بن عبد الله وولده إدريس بن إدريس أن يُكوِّنا من







قبائل البربر جيشاً إسلامياً يعمل على تبليغ ونشر الدعوة الإسلامية في غرب أفريقيا وجنوب وغرب أوربا.

كما استطاع الإمام الهادي وأولاده أن يخلصوا بلاد اليمن من فتن جائرة كانت قد استفحلت فيه ومزقته كل ممزق، وترك فيه آثاراً عظيمة ما زال اليمنيون يفخرون بها إلى اليوم.

# أهل البيت من أعظم النعم على هذه الأمة

أهل البيت (عليهم السلام) لا شك بأنهم من أعظم النعم على هذه الأمة، فهم لها سفينة النجاة يواجهون أمواجاً من الضلال والفساد والمؤامرات كالجبال، ويوصلون الأمة إلى بر الأمان، وهم للأمة الأمان من الضلال والتَّيه.

والتاريخ والحاضر خير شاهد على دورهم العظيم والمهم في حفظ الإسلام من مؤامرات الأعداء ومن علماء السوء الذين يشوهون الدين ويقدمون له أبشع صورة وأقبحها.

وسنقدم عدة صور من الماضي تبين لنا عظمة أهل البيت النبوي الشريف، أما الحاضر فإن خير شاهد لعظمة أهل بيت النبوة هنا في اليمن يتمثل وبشكل خاص في قيادة هذه المسيرة القرآنية.

ونحن هنا سنورد عدة مواقف من المواقف التي تدل على مكانة أهل البيت وعظمتهم ودورهم في الحفاظ على قيم الدين ومبادئه وجاذبيته وتقديم الشهادة الحية على عظمته وحبهم للناس وحرصهم على رفع المعاناة عنهم. مما خلده الله سبحانه وتعالى في القرآن الكريم:







# ﴿ وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّه ﴾

ما ورد في سورة (الإنسان) ﴿وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ ﴾ قدم فيها صورة من صور الرحمة لأهل بيت النبوة، فقد ذكر لنا القرآن الكريم وسجل موقفاً يدلل على مدى رحمة أهل البيت (عليهم السلام) وإيثارهم وعطفهم وحنانهم المتميز سجله في سورة الإنسان في موقف مشهور معروف لهم، تلك الأسرة النبوية الكريمة العظيمة فيا تحمله من قيم في صيامهم ومع غروب الشمس ودخول الليل وحان وقت الإفطار وأتى وقت العشاء بجوعهم ولديهم القليل من الطعام، في وضع اقتصادي صعب عاشوه في تلك المرحلة يأتي إليهم ذووا الحاجة من الناس، المسكين واليتيم والأسير فكان الموقف الذي سجله لهم القرآن الكريم: ﴿وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِيناً وَيَتِيماً وَأَسِيراً • إِنَّمَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ اللهِ لَا نُرِيدُ مِنكُمْ جَزَاء وَلَا شُكُوراً ﴾ وَيَتِيماً وَأَسِيراً • إِنَّمَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ اللهِ لَا نُرِيدُ مِنكُمْ جَزَاء وَلَا شُكُوراً ﴾

[الإنسان: ٨ - ٩].

بكل رحمة بكل عاطفة بكل محبة ومن واقع إيهاني قائم على الخوف من الله وعلى ابتغاء مرضاته وعلى السعي للحصول على رحمته يقدمون طعامهم وهم في أشد الحاجة إليه ويصبرون على جوعهم ويؤثرون أولئك ذووا الحاجة والفقر والشدة، المسكين واليتيم والأسير على أنفسهم هكذا يبرزون.

ويقول السيد حسين بدس الدين الحوثي (رضوان الله عليه) حول ما حصل في قضية الإطعام في الدرس الثاني من دروس المائدة عند قول الله تعالى:

﴿ وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ ﴾ هي حادثة إطعام علي (عليه السلام)) وأهل بيته (عليهم السلام) للمسكين واليتيم والأسير على مدى ثلاثة أيام وإيثارهم لهم على أنفسهم واكتفائهم بالماء وهم في أيام صوم متتالية تنزلت آيات الله





تعالى مسجلة أعظم مآثر علي اعليه السلام) في ضمير الوجود حيث ستبقى ترددها الآفاق والألسنة وصفحات المجدما شاء الله تعالى: ﴿وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِينًا وَيَتِيمًا وَأَسِيرًا • إِنَّمَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ اللهِ لَا الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِينًا وَيَتِيمًا وَأَسِيرًا • إِنَّمَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ اللهِ لَا نُرِيدُ مِنكُمْ جَزَاءً وَلَا شُكُورًا • إِنَّا نَخَافُ مِن رَبِّنَا يَوْمًا عَبُوسًا قَمْطَرِيرًا • فَوَقَاهُمُ اللهُ شَرَّ ذَلِكَ الْيَوْمِ وَلَقَّاهُمْ نَضْرَةً وَسُرُورًا • وَجَزَاهُم بِمَا صَبَرُوا فَوَقَاهُمُ اللهُ شَرَّ ذَلِكَ الْيَوْمِ وَلَقَّاهُمْ نَضْرَةً وَسُرُورًا • وَجَزَاهُم بِمَا صَبَرُوا جَنَّةً وَحَرِيرًا ﴾ [الإنسان ١٠٠٠] وليس المهم في الأمر حجم ما قدمه الإمام على اعليه السلام) لأولئك المحتاجين فإن الكثير من الناس يبذلون أضعاف ذلك ولكن شتان بين من ينفق لوجه الله خالصًا دون شائبة وبين من ينفق من أجل غرض دنيوي أو جاه أو ذكر يشاع بين الناس كها أنه شتان بين من ينفق كل ما لديه وهو أحوج ما يكون إليه وبين من ينفق بعض ما لديه وهكذا يختلف التقويم عند أحوج ما يكون إليه وبين من ينفق بعض ما لديه وهكذا يختلف التقويم عند الله تعالى بين ذا وذاك.

انظروا ماذا عمل سبحانه وتعالى لأولئك من أهل البيت الإمام على اعليه السلام، وفاطمة (عليه السلام) عندما تصدقوا بشيء بسيط لكنه انطلق منهم على هذا النحو: ﴿إِنَّمَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ اللهِ لا نُرِيدُ مِنْكُمْ جَزَاءً وَلا شُكُورًا • إِنَّا فَخَافُ مِنْ رَبِّنَا يَوْمًا عَبُوسًا قَمْطَرِيرًا ﴾ [الإنسان ١٩٠٠]. هذه الروحية، هذه النية، تلك المقاصد هي التي جعلت حفنةً من الشعير، أقراصًا معدودة تخلّد ذكر أولئك المقاصد هي التي جعلت حفنةً من الشعير، أقراصًا معدودة تخلّد ذكر أولئك الذين قدّموها لمسكين واحد، وأسير واحد، ويتيم واحد، تخلد تلك الفضيلة وتلك العطية العظيمة البسيطة في القرآن الكريم، فنحن نقرَقُها.

تكشف لنا هذه القصة واقعه في نفسه مها لا بد منه بالنسبة لنا ونحن في أمس الحاجة إلى أن يكون من يلي أمرنا على هذا النحو ويأتي من قبل الله ما يدلنا ويرشدنا إلى أنه على هذا النحو، وتتجلى أحيانًا الأشياء بمظاهر معينة صادقة





حيث قد لا تكون عادة مظاهر جذابة كها حصل من علي وفاطمة (عليهما السلام) في هذه الحادثة في إطعامهم المسكين واليتيم والأسير.

ألم يكشف هناك أيضًا كيف أنهم يُؤْثِرُون الآخرين، وكيف أنهم ينطلقون في إطعام الآخرين والاهتمام بهم وإيثارهم على أنفسهم من منطلق ابتغاء وجه الله، وإن كان هذا الشيء الذي أعطوه وقدموه هم في أمس الحاجة إليه.

ويقول (رضوان الله عليه) حول قول الله تعالى:

﴿ وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِينًا وَيَتِيمًا وَأَسِيرًا ﴾ [الإنسان، ٨] لاحظوا حتى التقليل في العبارة هنا: مسكين واحد أول ليلة، يتيم واحد ثاني ليلة، أسير واحد ثالث ليلة، أليسوا هنا ثلاثة أشخاص؟ فقط ثلاثة أشخاص؟! هل يستحق لأنه أعطى ثلاثة أشخاص؟! أي: أعطى كذا، كذا... وهذا أعطى مئات الناس، لكن عطاء مئات الناس - أحياناً - لا يكون له قيمة، يُصَفّر عليه عند الله سبحانه وتعالى، ولا قيمة حتى عند الإنسان نفسه الذي بذله؛ لأن العطاء إذا لم يكن مِنْ داخل، وتبتغي به وجه الله، وإن كان لفرد واحد، العطاء إذا لم يكن على هـذا النحـو تبتغى به وجه الله ومن أعماق نفسـك يكون له أثره في تزكية نفسـك أنت، لكن متى ما أعطيت مُرَاءاة لو تعطى مليوناً فلن يصنع في نفسك أثراً أبداً ولن يزكّى نفسك، مهما عملته مراءاةً أو لأيّ غرض آخر ليس على هذا النحو: ﴿إِنَّمَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ اللهِ لاَ نُرِيدُ مِنكُمْ جَزَاءً وَلاَ شُكُورًا ﴾ [الإنسان: ٩] ولا من الآخرين أن يثنوا ولا أن يمدحوا، لأنه بالطبع من الذي سيُثني على أننا أطعمنا يتيمًا، يتيمًا واحداً لا يبدو جذابًا، أليس كذلك؟ لكن ألف شخص يعمل لهم وليمة يبدو هذا جذاباً، أليس كذلك؟ القضية ليست على هذا النحو، يكشف لنا أعماق نفسيات هؤلاء الذين يشدّنا إليهم كأعلام.





أطعم مسكيناً ويتياً وأسيراً، فقط ثلاثة؟! ليس المهم هو العدد فقط ثلاثة، المهم أجواء العطاء والنفوس التي انبعث منها، الدوافع نحو العطاء هي التي أردنا أن نكشفها لك، فتعرف من هم هؤلاء، الذين يعطون على هذا النحو سيعطون الأمة كلها كل ما يملكون، أليس هذا هو المهم؟(١)

ويقول العلامة المجاهد بدر الدين الحوثي (رضوان الله عليه):

ذكر الإمام الهادي (عليه السلام) في كتاب (الأحكام) في أوله، وفي (التفسير) أن هذه الآيات من قوله تعالى: ﴿إِنَّ الأَبْرَارَيَشْرَبُونَ. ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿إِنَّ الأَبْرَارَيَشْرَبُونَ. ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿.. فَمَنْ شَاءَ اتَّخَذَ إِلَى رَبِّهِ سَبِيلاً ﴾ نزلت في رسول الله (صلوات الله عليه وعلى الله)، وعلى، وفاطمة، والحسن، والحسين (عليها السلام).

وفي (الدر المنشور) للسيوطي - من كبار علماء أهل السنة - عند ذكر هذه الآيات: (وأخرج ابن مردويه عن ابن عباس في قوله: ﴿وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ .. ﴾ الآية. قال: نزلت هذه الآية في علي بن أبي طالب، وفاطمة بنت محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم) انتهى.

وفي (شواهد التنزيل) رواية نحو هذا عن ابن عباس من طرق، وعن علي اعليه السلام)، وعن زيد بن أرقم فطالعه، وفي كتاب (مناقب أمير المؤمنين اعليه السلام» لمحمد بن سليمان الكوفي رواية ذلك عن علي اعليه السلام) من طريق زيد بن أرقم (ج١/ ص١٦٤).(٢)







<sup>(</sup>١) سورة المائدة ـ الدرس الثاني .

<sup>(</sup>٢) التفسير الميسر للعلامة المجاهد بدر الدين الحوثى رضوان الله عليه.



#### حادثة المباهلة

بعد أن تحقق النصر للدعوة ونبيها الكريم محمد (صلوات الله عليه وعلى آله) في أرجاء الجزيرة، وتم فتح مكة والطائف ودُمِّرَت معاقل الشَّرك والوثنية وظهر الاسلام كقوة عقيدية وسياسية وعسكرية ؛ أخذت وفود العرب تَفِدُ على رسول الله لله لله ولاءها، فوفد على رسول الله ثلاثة وثلاثون وفداً يمثّلون قبائلهم، وأخذ رسول الله يوجّه كتبه ورسله إلى الملوك والرؤساء يدعوهم إلى الاسلام من منطق القوة والوثوق بالوعد الإلهي بالنصر المؤزر، وكان ممن وجّه إليهم كتبه، هم أساقِفَة نجران يدعوهم إلى الاسلام ويعرّفهم بدعوته . ونصّ كتابه المبارك هو:

(بسم الله، من محمّد رسول الله إلى أساقفة نجران: بسم الله فإنِّي أحمدُ الله الله من محمّد رسول الله إلى أساقفة نجران: بسم الله فإنِّي أدعوكم الله إبراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب، أمّا بعد ذلكم فإنِّي أدعوكم إلى عبادة الله مِن عبادة العِبادِ، وأدعوكم إلى ولاية الله مِن ولاية العِبادِ، فإنْ أبيتم فالجزية، وإنْ أبيتم آذنتكم بحرب، والسلام(١).

حل هذا الكتاب الذي خاطب زعماء النصارى في نجران في بلاد اليمن، مثل انطلاقة جديدة تستهدف إحلال الدين الاسلامي وفق السنن الإلهية محل الديانة المسيحية بعد أن حُرِّفَتْ وبعد أنْ قَضَى الله سبحانه نَسْخها، وإن كانت صحيحة، وفي الرِّسالة نُلاحظ أنّ الرّسول (صلى الله عليه وعلى آله وسلم) حاول أن يُرْجِعَهُم إلى أصول العقيدة التوحيدية التي بشر بها إبراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب لاتفاقهم معه، أنّ هؤلاء هم رسل الله، ولِيُثْبِتَ لهم أنّه نبيًّ يدعو بدعوة الأنبياء.

<sup>(</sup>١) اليعقوبي / تاريخ اليعقوبي / ج ٢ / ص ٨١ .





ثم إنّنا نشاهد في هذه الرّسالة منطق القوّة الّتي يُخاطَبُ بها المُعانِدون، إنْ لم يستجيبوا لمنطق الحق، ودعوة العقل السليم .

لقد أحدث هذا الكتاب هزة عنيفة في كيان النصارئ في بلاد اليمن، ورأوا أنْ يقدموا على رسول الله اصلى الله عليه وعلى آله وسلم) بوفد يخوض حواراً عقيدياً وفكرياً، توجه الوفد برئاسة أبي حارثة الأسقف ومعه العاقب والسيّد وعبدالمسيح وكوز وقيس والأيهم، فوصلوا المدينة ودخلوا على رسول الله اصلى الله عليه وعلى آله وسلم) في مسجده الشريف وهم متباهون بزينتهم وحُلِيّهِم ظانين أنّ ذلك يؤثّر على موقف رسول الله اصلى الله عليه وعلى آله وسلم) النفسيّ. وحين رآهم رسول الله متظاهرين بمظاهر العظمة المزيّفة قال لأصحابه: (دعوهم). ثمّ التقوا رسول الله، وبدأ الحوار والمساءلة طوال ذلك اليوم. ثمّ سأل أبو حارثة رسول الله: (يا محمّد! ما تقول في المسيح؟ قال: هو عبد الله ورسوله. فقال أبو حارثة أبو حارثة: تعالَى الله عمّا قلت).

وكان يظنُّ في المسيح ظنّ الرّبوبية، وحين اشتد إصرارهم على القوّة من عقيدة الشَّرْك وتأليه المسيح ورفض نبوّة محمّد (صلى الله عليه وعلى آله وسلم)، أراد الله سبحانه أن يُظْهِر لهم نبوّة محمّد (صلى الله عليه وعلى آله وسلم) بإجابة دعوته وبطلان عقيدتهم ودعواهم، فأنزل الله على نبيّه آية المباهلة، قال تعالى:

﴿ فَمَنْ حَاجَّكَ فِيهِ مِن بَعْدِمَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالُوْا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَأَبْنَاءَكُمْ وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِل فَنَجْعَلْ لَعْنَةَ وَأَبْنَاءَكُمْ وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِل فَنَجْعَلْ لَعْنَةَ اللهِ عَلَى الْكَاذِبِينَ ﴾ [العمران ١٧٠].

استمع الرّسول اصلى الله عليه وعلى آله وسلم) إلى البيان الإلهي. فَأَصْغَى إلى كلمة الفصل والنص السهاوي له. إنّهُ حجّة إعجازيّة تُضاف إلى حجّته الفكرية والمبدئية،







وإذن توجّه الرسول (صلى الله عليه وعلى آله وسلم) بالخطاب إلى وفد النصارئ:

«إن لم تؤمنوا بي وتصدقوني، فتعالوا نبتهل فنجعل لعنة الله على الكاذب وننتظر من سيقع عليه العذاب والعقاب الإلهي فهو على باطل، فقالوا للنبى: نباهلك غدا».

ثمّ اجتمعوا فتحاوروا وتشاوروا بينهم، فقال أبو حارثة لوفده: (أنظُروا مَنْ جاءَ معه، وغدا رسول الله آخذاً بيد الحسن والحسين تتبعُهُ فاطمةُ، وعليّ بن أبي طالب بين يديه، وغدا العاقبُ والسيِّدُ بِابْنَيْنِ لهما عليهما الدُّرُّ والحُلِيُّ، وقد حَفِّوا بأبي حارثة، فقال أبو حارثة: مَنْ هؤلاءِ مَعَه؟ قالوا: هذا ابن عمِّه، وهذه ابنتُهُ، وهذانِ ابناها، فجثا رسولُ الله على ركبتيه ثمّ رَكَعَ، فقال أبو حارثة: جثا والله كما يجثو النبيّونَ للمباهلة).

وحين شاهد الوفد ورئيسه ذلك المنظر النبوي المجلّل بالصّدْق والخُشوع والثّقة بنتائج المباهلة دخل الرُّعب إلى نفوسهم، فقال السيّد رئيس الوفد: (أدْنُ يا أبا حارثة للمباهلة، فقال: عندما شاهد أهل البيت اعليهم السلام، والله إني لأرئ وجوها لو سألت الله أن يزيل هذا الجبل من مكانه لأزاله) إنّي أرئ رجلاً حريّاً على المباهلة وإنّي أخاف أن يكون صادقاً، فإنْ كان صادقاً لم يَحُلِ الحولُ وفي الدُّنيا نصراني يُطعَمُ الطّعامَ. قال أبو حارثة: يا أبا القاسم لا نباهلك، ولكنّا نعطيك الجزية، فصالحهم رسول الله على ألفي حُلّة مِنْ حُللِ الأواقي، قيمة كلّ حلّة أربعون درهماً، فها زاد أو نقص فعلى حساب ذلك)(١).

وقد دلّت حادثة المباهلة على صدق دعوة الرّسول (صلوات الله عليه وعلى الله) وثباته، كما أنّ في تعبير الآية المباركة عن الحسن والحسين (عليه السلام) بـ

<sup>(1)</sup> اليعقوبي / تاريخ اليعقوبي / ج 1 / 2





(أبناءنا) أي أبناء الرسول (صلى الله عليه وعلى آله وسلم)، وعن فاطمة (عليها السلام) بر (أبناءنا)، وعن علي (عليه السلام) بر (أنفسنا) نسبة لهم إلى رسول الله (صلى الله عليه وعلى آله وسلم)، دلالة بالغة على مكانة أهل البيت (عليهم السلام) وأن دورهم سيكون امتداد لدور النبي (صلوات الله عليه وعلى آله)

قال الزمخشري في سياق تفسير آية المباهلة:

(وقدّمهم في الذّكر عَلَى الانْفُس لِينَبِّهَ على لُطِف مَكانِهِم وقُرْبِ مَنْزِلَتِهِم، ولِيُوْدِنَ بأنّهم مُقدّمونَ على الانْفُس مُفْدَوْنَ بها ... وفيه دليلٌ لا شيءَ أقوى منه على فَضْلِ أصحابِ الكساء).

ومن الصور المشرقة والتي سطرها التاريخ من حياة أهل البيت (عليهم السلام)

#### الإمام الحسين (عليه السلام) أمام الوليد

من الصور التاريخية المشرقة التي احتفظ بها تاريخ أهل البيت (عليهم السلام) هو موقف الإمام الحسين (عليه السلام) أمام أمير بني أمية في المدينة الوليد بن عقبة يذكر التاريخ أنه:

لما هلك معاوية لعنه الله وذلك للنصف من شهر رجب سنة ستين من الهجرة كتب يزيد بن معاوية لعنه الله إلى الوليد بن عتبة بن أبي سفيان وكان على المدينة من قبل معاوية أن يأخذ الحسين (عليه السلام) بالبيعة له ولا يرخص له في التأخير عن ذلك، فأنفذ الوليد إلى الحسين في الليل فاستدعاه فعرف الحسين الما المناخير عن ذلك، فأد الوليد إلى الحسين في الليل فاستدعاه فعرف الحسين الما المناخي أراد، فدعا جماعة من مواليه وأمرهم بحمل السلاح، وقال لهم: إن الوليد قد استدعاني في هذا الوقت، ولست آمن أن يكلفني فيه أمراً لا







أجيبه إليه، وهو غير مأمون، فكونوا معي فإذا دخلت إليه فاجلسوا على الباب، فان سمعتم صوتي قد علا فادخلوا.

فصار الحسين (عليه السلام) إلى الوليد بن عتبة فوجد عنده مروان بن الحكم فنعى إليه الوليد معاوية فاسترجع الحسين ثم قرأ عليه كتاب يزيد وما أمره فيه من أخذ البيعة منه له، فقال الحسين (عليه السلام): إنى لا أراك تقنع ببيعتي ليزيد سراً حتى أبايعه جهراً فيعرف ذلك الناس، فقال له الوليد: أجل فقال الحسين: فتصبح وترى رأيك في ذلك، فقال له الوليد: انصرف على اسم الله تعالى حتى تأتينا مع جماعة الناس. فقال له مروان: والله لئن فارقك الحسين الساعة ولم يبايع لا قدرت منه على مثلها أبداً حتى تكثر القتلى بينكم وبينه احبس الرجل ولا يخرج من عندك حتى يبايع أو تضرب عنقه، فوثب الحسين (عليه السلام) عند ذلك وقال: أنت يا ابن الزرقاء تقتلني أم هو؟ كذبت والله وأثمت ثم أقبل على الوليد فقال: أيها الأمير! إنا أهل بيت النبوة، ومعدن الرسالة، ومختلف الملائكة، وبنا فتح الله، وبنا ختم الله، ويزيد رجل فاسق شارب الخمر، قاتل النفس المحرمة، معلن بالفسق، ومثلى لا يبايع مثله، ولكن نصبح وتصبحون، وننظر وتنظرون، أينا أحق بالبيعة والخلافة، ثم خرج (عليه السلام).

#### من حياة الإمام زيد بن علي (عليه السلام)

ومن الصورة المشرقة ما روي من مواقف الإمام زيد بن علي اعليه السلام) فقد دخل الإمام زيد بن علي (عليه السلام) على الطاغية المجرم هشام بن عبد الملك وقد سمع بأن هشام بن عبد الملك قد أعلن على رؤوس الملأ في يوم حج







وأقسم أن لا يأمره أحد بتقوى الله إلا ليقطعن رأسه. فلما دخل عليه الإمام زيد (عليه السلام) قال له: اتق الله يا هشام! فقال: أو مثلك يأمرني بتقوى الله؟ فقال: نعم! إن الله لم يرفع أحداً فوق أن يؤمر بتقوى الله ولم يضع أحداً دون أن يأمر بتقوى الله.

فقال هشام هذا تحقيق لما رفع إلي عنك، ومن أمرك أن تضع نفسك في غير موضعها وتراها فوق مكانها؟ فترفع على نفسك واعرف قدرك ولا تشاور سلطانك ولا تخالف على إمامك.

فقال الإمام زيد (عليه السلام): من وضع نفسه في غير موضعها أثم بربه ومن رفع نفسه عن مكانها خسر نفسه، ومن لم يعرف قدره ضل عن سبيل ربه، ومن شاور سلطانه وخالف إمامه هلك أفتدري يا هشام من ذلك؟ ذلك من عصى ربه وتكبر على خالقه وتسمى باسم ليس له، وأما الذي أمرك بتقوى الله فقد أدى إلى الله النصيحة فيك ودلك على رشدك.

فوثب هشام من مجلسه وقام قائلاً: أخرجوه من مجلسي ولا يبيتن في معسكري. فخرج الإمام زيد وهو يقول: سأخرج ولن تجدني والله إلا حيث تكره. وخرج وهو يقول: والله ما كره قوم قط حر السيوف إلا ذلوا.

\_ واستدعاه هشام مرة أخرى فجاء وفي مجلسه يهودي يسب رسول الله اصلوات الله عليه وعلى آله فانتهره زيد (عليه السلام) وقال: يا كافر أما والله لئن تمكنت منك لأختطفن روحك.

فقال هشام: مه يا زيد لا تؤذي جليسنا فخرج زيد (عليه السلام) وهو يقول: من استشعر حب البقاء استدثر الذل إلى الفناء.

وقال: والله إني لأعلم بأنه ما أحب الحياة قط أحد إلا ذل.







# الإمام علي بن الحسن بن الحسن (عليهم السلام)

\_ ما روي عن الإمام علي بن الحسن بن الحسن بن الحسن والذي كان يقال له علي الخير، وعلي الأغر، وعلي العابد، وكان يقال له ولزوجته زينب بنت عبد الله بن الحسن: الزوج الصالح

فقد سطر التاريخ بعضاً من الحياة المشرقة لهذا الرجل العظيم والتي منها عبادت لله وقربه من الله فمن ذلك ما ذكره أبو الفرج الأصبهاني في مقاتل الطالبيين:

١-حدثني أبو حذافة السهمي قال: حدثني مولى لآل طلحة: أنه رأى علي بن الحسن قائم يصلي في طريق مكة، فدخلت أفعى في ثيابه من تحت ذيله، حتى خرجت من زيقته، فصاح به الناس: الأفعى في ثيابك، وهو مقبل على صلاته، ثم انسابت فمرت في قطع صلاته، ولا تحرك، ولا رؤى أثر ذلك في وجهه.

٢-حدثنا محمد بن إسماعيل قال: سمعت جدي موسى بن عبد الله يقول:
 حبسنا أبو جعفر المنصور في [المطبق] فها كنا نعرف أوقات الصلوات إلا
 بأجزاء يقرأها علي بن الحسن بن الحسن.

٣ أخبرني سليمان بن داود بن الحسن والحسن بن جعفر قالا:

لما حبسنا كان معنا علي بن الحسن وكانت حلق أقيادنا قد اتسعت فكنا إذا أردنا صلاة أو نوماً أبعدناها عنا فإذا خفنا دخول الحراس أعدناها وكان علي بن الحسن لا يفعل ذلك فقال له عمه: يا بني ما يمنعك أن تفعل؟ قال: لا والله لا أخلعه أبداً حتى أجتمع أنا وأبو جعفر عند الله فيسأله لم قيدني به.





٤ وقال: ضجر عبد الله ضجرة فقال: يا علي ألا ترئ ما نحن فيه من البلاء؟ ألا تطلب إلى ربك عز وجل أن يخرجنا من هذا الضيق والبلاء ؟ قال.

فسكت عنه طويلاً ثم قال: يا عم إن لنا في الجنة درجة لم نكن لنبلغها إلا بهذه البلية أو بها هو أعظم منها، وإن لأبي جعفر في النار موضعاً لم يكن ليبلغه حتى يبلغ منا مثل هذه البلية أو أعظم منها فإن تشأ أن تصبر فها أوشك فيها أصبنا أن نموت فنستريح من هذا الغم كأن لم يكن منه شيء وإن تشأ أن ندعو ربنا عز وجل أن يخرجك من هذا الغم

ويقصر بأبي جعفر غايته التي له في النار فعلنا.

قال: لا، بل أصبر. فما مكثوا إلا ثلاثاً حتى قبضهم الله إليه.

٥- أخبرني احمد بن سعيد قال: حدثنا يحيى بن الحسن قال: حدثنا موسى ابن عبد الله بن موسى قال: توفى علي بن الحسن وهو ساجد في حبس أبي جعفر فقال عبد الله.

أيقظوا ابن أخي فإني أراه قد نام في سجوده.

قال: فحركوه فإذا هو قد فارق الدنيا.

وتوفى علي بن الحسن وهو ابن خمس وأربعين سنة لسبع بقين من المحرم سنة ست وأربعين ومائة.

#### محمد بن إبراهيم طباطبا (عليه السلام)

صورة من الصور المشرقة التي تبين الروحية التي كان يحملها أهل البيت المليم السلام، ما روي أن محمد بن إبراهيم طباطبا بن إسهاعيل الديباج بن إبراهيم الشّبه بن الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب (عليهم السلام) وافي الكوفة يسأل عن أخبار الناس فبينا هو في بعض الأيام يمشي في بعض طريق









الكوفة إذ نظر إلى عجوز تتبع أحمال الرطب، فتلقط ما يسقط منها فتجمعه في كساء عليها رث، فسألها عما تصنع بذلك.

فقالت: إني امرأة لا رجل لي يقوم بمؤنتي ولي بنات لا يعدن على أنفسهن بشيء، فأنا أتتبع هذا من الطريق وأتقوته أنا وولدي.

فبكئ بكاء شديداً، وقال: أنت والله وأشباهك تخرجونني غداً حتى يسفك دمي.

#### صورة من حياة الإمام القاسم بن إبراهيم (عليه السلام)

فقد حكى الهادي إلى الحق يحيى بن الحسين (عليه السلام) عن أبيه أن المأمون كلف بعض العلوية أن يتوسط بينه وبين القاسم (عليه السلام)، ويصل ما بينها على أن يبذل له مالاً عظياً، فخاطبه في أن يبدأه بكتاب أو يجيب عن كتابه، فقال (عليه السلام): لا يراني الله تعالى أفعل ذلك أبدا!!

وحمل إلى القاسم سبعة أبغل عليها دنانير فردها وقال والله لأن يبيت الظالم ليلة واحدة وهو خائف منى أحب إلى من الدنيا وما فيها.

فلامه أهله على ذلك فقال:

تقول التي أنا رِدْءُ لها ألست ترى المال منهاة ألست ترى المال منهاة فقلت لها وهي كوّامة كفاف امرء قانع قوتُه فإني وما رمّتِ في نيله كذى الداء هاجت له شهوةٌ

وقاء الحوادثِ دُوْنَ الردا مخارمُ أفواهها باللَّهى وَفي عيشها لو صَحَتْ ما كفى ومن يرض بالعيش نال الغنى وقبلك حبُ الغنى ما ازْدَها فخاف عواقبها فاحتمى



#### صورة من حياة الإمام عيسى بن زيد (عليه السلام)

صورة أخرى من الصور المشرقة التي تبين بأن أهل البيت (عليهم السلام) لم يكونوا عشاق سلطة وإنها كانوا عشاق حق ما رواه صبَّاح الزعفراني وكان ممن يقوم بأمر الإمام عيسى بن زيد، قال: لما بذل المهدي العباسي لعيسى بن زيد من جهة يعقوب بن داود ما بذل له من المال والصلة نودي بذلك في الأمصار ليبلغ عيسى بن زيد فيأمن، فقال عيسى لجعفر الأحمر وصباح: قد بذل لي من المال ما بذل ووالله ما أردت حين أتيت الكوفة الخروج عليه، ولأن يبيت الظالم خائفا ليلة واحدة أحب إلي من جميع ما بذل لي ومن الدنيا بأسرها.

أخبرني عبد الله بن زيد، قال: حدثني أبي قال: حدثني سعيد بن عمر ابن جنادة البجلي قال: حج عيسى بن زيد والحسن بن صالح فسمعنا مناديا ينادي ليبلغ الشاهد الغائب أن عيسى بن زيد آمن في ظهوره وتواريه، فرأى عيسى بن زيد الحسن بن صالح قد ظهر فيه سرور بذلك فقال: كأنك قد سررت بها سمعت فقال: نعم.

فقال له عيسي: والله لإخافتي إياهم ساعة أحب إلى من كذا وكذا.(١)

## صور من حياة الإمام الهادي (عليه السلام)

ومن الصور العظيمة لأهل البيت (عليهم السلام) ما أثر عن الإمام الهادي (عليه السلام) حيث قال مؤلف سيرته وأحد تلاميذه: كان الإمام الهادي (عليه السلام) يقول لغلامه الذي يقف على بابه: (أوصل إلي كل ضعيف ولا تحرقني





<sup>(</sup>١) مقاتل الطالبيين.



وتحرق نفسك بالنار فقد فسحت الأمر من عنقى إليك)(١).

ورأيته ليلة وقد جاءه رجل ضعيف في السحر يستعدي على قوم فدق الباب فقال: من هذا الذي يدق الباب في هذا الوقت؟ فقال له رجل كان على الباب: هذا رجل يستعدي، فقال: أدخله، فاستعدى، فوجه معه في ذلك الوقت ثلاثة رجال يحضرون معه خصهاءه، ثم قال: يا أبا جعفر الحمد لله الذي خصنا بنعمته وجعلنا رحمة على خلقه، هذا رجل يستعدي إلينا في هذا الوقت لو كان واحداً من هؤلاء الظلمة ما دنا إلى بابه في هذا الوقت مستعد، ثم قال: ليس الإمام منا من احتجب عن الضعيف في وقت حاجة ملظة (٢).

ويقول: ورأيته يوماً وقد أخذ المصحف ثم قال للناس: (بيني وبينكم هذا، آية أن خالفت ما فيه بحرف فلا طاعة لي عليكم بل عليكم أن تقاتلوني أنا)<sup>(٣)</sup>.

وقال أبو العباس الحسني رحمه الله: وسمعت علي بن العباس يقول: كنا عنده يوماً وقد حمي النهار وتعالا وهو يخفق برأسه فقمنا، فقال: سأدخل وأغفى غفوة. وخرجت لحاجتي وانصرفت سريعاً وكان اجتيازي على الموضع

الـذي يجلـس فيه للناس فإذا أنا به في ذلك الموضع، فقلت له في ذلك، فقال:

لم أجسر على أن أنام وقلت: عسى أن ينتاب الباب مظلوم فيؤ اخذني الله بحقه

وحدثني أبو العباس رحمه الله قال: حدثني أبو العباس الفضل بن العباس

ووليت راجعاً كما دخلت.(١)







<sup>(</sup>١) العلوي ص٥٦.

<sup>(</sup>٢) ملظة: ملحة.

العلوي ص ٦٢.

<sup>(</sup>٣) العلوى ص ٥١.

<sup>(</sup>٤) الإفادة ١٤٢.

رحمه الله، أنّه قال: حدثني سليم مولئ فلان وسياه لي وكان يلي خدمة الهادي اعليه السلام، في داره. قال: كنت أتبعه حين يأخذ النّاس فراشهم في أكثر لياليه بالمصباح إلى بيت صغير في الدار كان يأوي إليه، فإذا دخله صرفني فأنصرف، فهجس ليلة بقلبي أن أحتبس، وأتيت على باب المسجد أنظر ما يصنع. قال: فسهر اعليه السلام، الليل أجمع ركوعاً وسجوداً، وكنت أسمع وقع دموعه صلى الله عليه ونشيجاً في حلقه، فلما كان الصبح قمت فسمع حسي، فقال: من هذا؟ فقلت: أنا. فقال: سليم ما عجل بك في غير حينك؟! قلت: ما برحت البارحة جعلت فداك. قال: فرأيته اشتد ذلك عليه وحرَّج عليّ أن لا أحدث به في حياته أحدا. قال: فما حَدَّث به سليم إلا بعد وفاة الهادي إلى الحق عليه السلام، أيام المرتضى. (١)

حدثني أبو العباس الحسني رحمه الله، عن عمه محمد بن الحسن رحمه الله، قال: سمعت علي بن العباس رحمه الله يقول: ركب يحيئ بن الحسين اعليه السلام) إلى موضع هو مجمع يعظ النّاس ويذكرهم، فبلغ أبا القاسم ابنه ركوبه فأسرج وركب وأسرع نحوه فعرض له في الطريق بعض الطبرية وحال بينه وبين الهادي فأهوئ إليه بسوطه ينحيه وكانت من الهادي التفاتة إليه فلم يزل يقطع مسيره في تقريعه وعذله. ويقول: أبا القاسم، مؤمنٌ ولي لله تعالى تكلمه بالسوط؟!

# السيد حسين والسيد عبد الملك (رضوان الله عليهما) هما الامتداد الحقيقي لأهل البيت عليهم السلام

لا شك بأن السيد حسين بدر الدين الحوثي رضوان الله عليه هو الامتداد الحقيقي والطبيعي لأعلام الهدئ من أهل البيت عليهم السلام في المنهج والدور والمسؤولية, جسد بالقول وبالفعل مسيرة أعلام الهدئ من الأنبياء







<sup>(</sup>١) الأفادة ٨٩.

وورثتهم الحقيقيين, عمل على تصحيح واقع الأمة وإصلاح وضعها ومواجهة الأخطار المحدقة بها بعد أن تفاقمت مشاكل البشرية بفعل قوى الطاغوت والاستكبار الظلامية الظالمة التي سعت في الأرض فساداً وظلماً وجوراً, وفي الوقت نفسه عمل على تصحيح المفاهيم الظلامية التي هي نتاج طبيعي للتحريف والانحراف من مسيرة الأمة.

لقد تحرك الشهيد القائد رضوان الله عليه أمام كل هذا الجبروت العالمي، أمام كل هذا الطغيان بكل إمكاناته الهائلة، وبحقده وبنزعته الإستكبارية والإجرامية والعدوانية، وأمام العمالة الرهيبة والتواطؤ والتعاون والعمالة، العمالة غير المسبوقة من الحكومات والأنظمة والجيوش والزعماء والتحاقها بركب تلك القوى الإجرامية العالمية.

أمام هذه الحالة الفظيعة والرهيبة والخطرة تحرك هذا الرجل العظيم وأنعم الله به على الأمة ليتحرك وفعلاً يحقق في واقع الأمة الحديث النبوي الشريف «أهل بيتي أمان لأهل الأرض» فعلاً تحقق من خلاله هذا في واقع الأمة، تحرك غيوراً على أمته، غيوراً عليها من الضلال، غيوراً عليها من الظلم والضيم والقهر، يريد لها العزة، يريد لها أن لا تضام، وأن لا تقهر.

لم ير لنفسه مثل ما رأى الآخرون لأنفسهم أن يسكت أو يصمت أو يتفرج أو يتهاون أو ينتظر بواقع الأمة أن يتحقق فيه للطغاة والمستكبرين العالميين كل ما يريدون، لم يسكت، ولم يتجاهل، ولم يتهاون، ولم يغفل، بل تحرك بحمية الإيهان وعزة الإيهان ورحمة الرسول محمد صلوات الله عليه وعلى آله، غيوراً على أمته أن تستباح، أن يستباح دمها، أن يستباح عرضها، أن يستباح شرفها.

غيورًا على أمته أن تُذل وتُسحق وتُقهر وتُستعبد من دون الله، ورحيهاً





بالمستضعفين، يعز عليه أو جاع هذه الأمة في كل قطر من أقطارها، في كل بلد من بلدانها، يعز عليه أن يرئ دماء هذه الأمة تسفك وتسيل في الشوارع والطرقات، يعز عليه أن يسمع آهات وتأوهات وصراخ نساء هذه الأمة وهن يستنجدن في فلسطين وفي العراق وفي أفغانستان وفي بلدان متعددة ولا من مجيب.

يعز عليه أن يرئ دموع الأطف ال على وجوههم بكل براءتها، يعز عليه أن يرئ دموع الثكالي والنساء المقهورات جارية بكل حرقة وبكل ألم وبكل ضيم وبكل قهر فيتجاهل هذا الواقع، يعز عليه أن يرئ الأمريكيين وهم يسحقون بأرجلهم وأحذيتهم رؤوس وجباه ووجوه أبناء هذه الأمة، يعز عليه كل ذلك؛ لأنه حمل روحية الإسلام، روحية الإيان.

يعز عليه كل ذلك؛ لأنه حمل روحية القرآن، روحية الإسلام، روحية الأنبياء ورحمة الأنبياء والشعور بالمسئولية، نهض قائمًا بالمسئولية بعد أن أعطاه الله المؤهلات العالية للقيام بدور عظيم وعظيم وبمسئولية كبيرة وكبيرة.

تحرك في كل هذا الواقع، في كل هذه المأساة، في ذلك الظرف بكل ما فيه، تحرك صادعًا بالحق، عزيزاً بعزة الله، بعزة الرسول، بعزة الإيهان، بعزة القرآن، أبياً يأبئ الضيم ويأبئ الظلم ويأبئ اللذل ويأبئ الهوان، تحرك بكل عزة في مواجهة أولئك المستكبرين بكلهم، بكل جبروتهم، بكل طغيانهم، بأئمة الكفر أمريكا وإسرائيل، متحديًا لهم.

وحنوناً حانياً على أمته، يريد أن ينهض بها، يستنهضها وينهض بها لدفع الخطر الحقيقي عليها، الخطر الذي لا يهاثله خطر، والشر الذي لا يهاثله شر، والإجرام الذي لا يساويه إجرام، والعدوان الذي لم يصل إلى مثله عدوان.

فكان بحق رجل المرحلة، يعي هذه المرحلة التي يمر بها شعبه، وتمر بها أمته







عموماً، يعيها جيداً، يعي خطورتها، يعي ما تتطلبه هذه المرحلة، يعي تداعياتها، ويعي ما يجب أن تكون عليه الأمة في مواجهة هذا الواقع، وفي الخروج منه، وفي مواجهة تلك التداعيات، وكان بحق رجل المسئولية، يعي مسئوليته ومسئولية الأمة من حوله، تجاه هذا الواقع المرير، تجاه هذه المرحلة الخطرة، ويحمل روح المسؤولية بها تحتاج إليه من عزم ومن إرادة، ومن صدق، ومن جد، ومن اهتهام، ومن وعي، ومن إيهان، ومن عزيمة.

وكان واسع الأفق، كان عالمي الرؤية، والنظرة والاهتهام، فلم ينحصر أبداً اهتهامه أو نظرته أو توجهه في محيطه، لا محيطه المذهبي، ولا محيطه الجغرافي، ولا محيطه العشائري، ولا بأي مقياس من المقاييس المحدودة والصغيرة؛ لأنه استنار بالقرآن الكريم، فكان فعلاً عالمياً بعالمية القرآن، في رؤيته الواسعة، اهتهامه الواسع، في نظرته الواسعة، وفي أفقه الواسع.

كان أمةً من الأخلاق والقيم، رجلاً متكاملاً في إيهانه، في وعيه، في أخلاقه، في سؤدده، في قيمه، وأدرك الواقع، أدرك الواقع على المستوى العالمي وعلى مستوى واقع الأمة، وأدرك بعمق حجم المأساة التي تعيشها أمته ويعيشها شعبه، وخطورة الوضع، وخطورة المرحلة، شتخص المشكلة وقدم الحل في زمن لم نسمع فيه من يُقدِّم الحل، ومرحلة غلب عليها حالة اليأس، تغلبت عليها حالة اليأس وغلب فيها الإحباط والحيرة.

فاستنهض الأمة، وصدع فيها بصوت الحق، ناداها بالقرآن، دعاها بدعوة الله العزيز، وعمل على إنقاذها، على تبصيرها، على إيقاظها من غفلتها، عمل على معالجة دائها بالدواء الناجح النافع، تحرك بعزة الإيمان، وبرحمة رسول الله محمد (صلى الله عليه وآله وسلم)، نادئ في الأمة بنداء الحرية بنداء العزة، واستنهضها يتلو







عليها آيات ربها ويدعوها إلى كتاب الله، يدعوها إلى العودة إلى الله من خلال العودة إلى الله من خلال العودة إلى كتاب الله، العودة العملية، العودة الواعية، العودة القائمة على الاهتداء والإتباع والتمسك، العودة إلى منبع عزها وخلاصها هدى الله، الهدى الذي أنقذ الأمة هذه بدءاً يوم تحرك به محمد (صلوات الله عليه وعلى آله).

هذا الهدى الذي تحرك به السيد حسين رضوان الله عليه لاستنقاذ الأمة في هذا العصر كما استنقذها رسول الله (صلوات الله عليه وعلى آله) في ذلك العصر.

تحرك في أوساط هذه الأمة يدعوها بدعوة الله يتلو عليها آيات الله، يرشدها ويبصرها ويستنهضها ويذكرها ويربيها ويسمو بها ويعمل على تزكيتها بهذا الكتاب وتبصيرها بهذا النور، يضيء لها الطريق، ويوضح لها المخاطر، ويقدم لها الحلول، ويعمل على أن يخلصها من واقعها المرير ويستنقذها منه، تحرك وصدع بالحق وصرخ في وجوه الطواغيت وعلى رأسهم أئمة الكفر أمريكا وإسرائيل.

كلنا يعرف تلك المرحلة التي بدأ بالتحرك فيها، مرحلة قائمة على الصمت والإستسلام والعجز والخضوع والحيرة والارتباك، تحرك وصدع بالحق ونادئ في أوساط الأمة وبذل جهده ليلاً ونهارا، ليلاً ونهاراً وهو يبصر الناس بهدئ الله، وأطلق مشروعه العظيم، المشروع الموفق والمسدد، المشروع الذي من تأمله عرف فيه من الأسرار ومن الأهمية ومن الفاعلية ومن التأثير ما يشهد له على أنه مشروع مسدد من الله، وأنه كان بتوفيق الله، وأنه كان بهداية الله، وبتسديد من الله؛ لأن الله رحيم بعباده، وتجسدت مظاهر رحمة الله سبحانه وتعالى في هذا الرجل العظيم وفي المشروع العظيم الذي أتى به في أخطر مرحلة على الأمة.

وبذل السيد حسين (رضوان الله عليه) جهداً كبيراً لتصحيح المفاهيم الثقافية







المغلوطة، التي ساهمت بشكل كبير في ضرب الأمة، وجعلها أسيرة قناعاتها الثقافية مفاهيمها المغلوطة بأي شكل كان، سواءً رؤية تقدم رؤية مغلوطة أو ثقافة مغلوطة أو قناعة مغلوطة أكتُسِبَت من كتاب أو من مُعلِّم أو من مدرسة دينية أو نظامية أو أي شيء، الأمة أسيرة ورهينة لثقافاتها وقناعاتها.

والإنسان لا يتحرك أتوماتيكياً بدون شعور، الإنسان يتحرك بشعوره، وسعوره تصنعه قناعة، وقناعته تصنعها ثقافة، وبالتالي تلعب الرؤى والمفاهيم المغلوطة في واقع الأمة دوراً أساسياً في الواقع السيئ والمظلم للأمة، وكلما تصحح مفهوم كلما تصحح وراءه سلوك، وتصحح وراءه عمل، وتصحح وراءه موقف، وبالتالى يصنع نتيجةً صحيحةً وسليمة (١).

وكها تحرك السيد حسين رضوان الله عليه فإن السيد عبد الملك بدر الدين الحوثي حفظه الله بها منحه الله من صفات الكهال التي تؤهله للقيام بهذه المهمة واصل هذا التحرك بهذه المسيرة الإلهية المقدسة بالمنهجية نفسها وبالدور نفسه قولاً وفعلاً وموقفاً حتى وفقه الله وتحقق على يديه ما لم يتحقق لأحد ممن سبقه من أعلام الهدئ ومصادر الهداية, وها هو اليوم بفضل الله وقوته يواجه قوئ الطاغوت في العالم بكله, ويخوض في مواجهتهم أكبر معركة على مستوى الدنيا بكلها, وسيتحقق على يديه بعون الله وقوته سقوط الجاهلية الأخرى وإنقاذ المستضعفين من عباد الله, حتى تُملأ الأرض قسطاً وعدلاً كها مُلأت جوراً وظلهاً بقوة الله وعزته وغلبته وقهره ﴿وَلَيَنصُرَنَ اللّهُ مَن يَنصُرُهُ أللّهُ مَن يَنصُرُهُ اللّهَ لَقَويّ عَزِيزُ النج الله الله والمناه الله والمنه والمنه والله والله والمنه والله والمنه والله والمنه والله والمنه والله والمنه والله والله والله والمنه والله والله والله والمنه والله والله والله والله والمنه والله و

<sup>(</sup>١) من خطاب السيد عبد الملك في ذكري الشهيد القائد لعام ١٤٣٤هـ بتصرف.





# دورنا وواجبنا تجاه أهل البيت (عليهم السلام) هو الاتباع

من نعم الله سبحانه وتعالى علينا أنه يتولى هو اختيار المنهج والقيادة للبشرية على امتداد التاريخ وأن دورنا يتمثل في الاتباع لهذه القيادة والسير على هذا المنهج.

وهنا يقول السيد حسين (رضوان الله عليه):

الاتباع هو القضية التي رُبي عليها النبي (صلوات الله عليه وعلى آله) فيها يتعلق بالله، ورُبي عليها الناس فيها يتعلق بالرسول (صلوات الله عليه وعلى آله)، وفيها يتعلق بالقرآن. كيف صور لنا تربية الصحابة؟ كانت على ماذا؟ ألم تكن كلها قائمة على أن يطيعوه ويتبعوه؟. إذاً فهذه هي سنة.. فعندما يأمر الناس بالتمسك بأهل البيت «إني تارك فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا من بعدي أبدا كتاب الله وعترتي» ماذا يعني التمسك؟ اتباع، أن نتبعه... اتباع للرسول وللقرآن، ثم اتباع للقرآن ولأهل البيت. (۱)

# الاتباع لأهل البيت يعني التأهيل الحقيقي

هناك أمر بالاتباع، الاتباع للرسول وللقرآن، ثم اتباع للقرآن ولأهل البيت. طيب الاتباع هل يعني - لأن هذا هو من الجهالة، من الجهالة بكتاب الله، ومن الجهالة برسول الله، ومن الجهالة بدور الهداة - يتصور هذا بعض الناس، أن معنى أن أتبع أن أبقى ثور! لا أفهم شي!. الله وجهنا أن نتبع الرسول اصلوات الله عليه وعلى آله) ماذا قال عن رسوله؟ وهنا بيجي الفارق الكبير. قال عندما

<sup>(</sup>١) من محاضرة للسيد حسين رضوان الله عليه بعنوان (مبدأ الكمال).





أمرهم بأن يتبعوه: ﴿لَقَدْ مَنَ اللهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً مِّنْ أَنفُسِهِمْ ﴾[آل عمان: ١٢٤] الرسول هذا ماذا يعمل؟ ما هو عمله؟ يتلو عليهم الكتاب، يعلمهم الكتاب والحكمة ويزكيهم، يزكيهم، يطهرهم يعلمهم يفهمهم يجعلهم شخصيات كبيرة، معارفهم واسعة، أفهامهم واسعة، رؤيتهم واسعة، يجعلهم على أرقى مستوى.

أليس معناه هذا؟ ما معناه بأنك عندما تسلّم نفسك لأعلام الهدئ أنهم يخلوك ثور، لا.. بل العكس أنك حينئذ عندما يوجهك الله أن اتبع هذا؛ لأن هذا هو سيصنعك أكثر مها تصنع أنت نفسك، هذا سيعلمك وسيزكيك وسيجعلك إنساناً كاملاً، مداركك واسعة، معارفك واسعة، زكيّ النفس، «يعلمهم» ما هو قال هكذا: ويعلمهم ويزكيهم؟ وأن هذه هي مهمته، هو يشتغل هو، ما قال: ليتعلموا وليتزكوا، هو سيتولئ المسألة هذه هو، رسول الله، فمن كانوا في أيامه يسلمون أنفسهم له، الاتباع المطلق طلعوا عظهاء. أليس هذا الذي حصل؟ طلعوا رجالاً عظهاء، علوم، فهم، وعي، كهال، طلعوا على أرقى مستوئ مثل الإمام على وأبو ذر وعهار ونحوه من الشخصيات، ما هم طلعوا على أرقى مستوئ مشاوئ؟. ما الذي جعلهم على أرقى مستوئ؟ هو أنهم ذابوا في الاتباع، وعندما تذوب في الاتباع للهداة معنى هذا بالتأكيد هو أنهم سيصنعونك على أرقى مها تصنع أنت نفسك عليه، وأنك لا تستطيع، لا تستطيع أن تصنع نفسك لتصل

عندما كان عمر يرئ بأنه كبير، هو ما ذاب في الاتباع مثل ما كان علي... طلع جاهل، وجهالات، وضرب الأمة بجهالته، عمر نفسه فعلاً؛ لأنك تتصور أنه كان هناك فارق كبير بين علي وعمر في نظرتهم من النبي، هذا كان يذوب





إلى ما يمكن أن يوصلوك هم إليه.

في النبي ذوبان اتباع، يعني يسلم قلبه ومشاعره للنبي، يسلم نفسيته. ما هو قال يزكيهم؟ تفضل نفسي زكيها، ما معناه هكذا؟ تفضل نفسي زكيها، علمها، خليها على أحسن ما يكون.

والثاني عنده أنه ند للنبي، وقريب منه، ويصدر توجيهات للنبي ونفسيته كبيرة. هي نفس النفسية هذه، من ينشأ على هذا النحو ينشأ جاهلاً، من يحاول أن يقول بأنه يستطيع أن يصنع نفسه أكثر مها يصنعه الهداة الذين أمره الله باتباعهم فهو سينشأ جاهلاً ولو عنده ركام من الكتب، لو عنده حملة (ناقلة) كتب أنه سينشأ جاهلاً؛ لأن الله هو أعلم بك من نفسك، وعن طريق هداته ستكون تزكيته لنفسك على أرقى مها يمكن أن تصل إليه. فالذين كانوا أتباع لرسول الله هل كانوا جهلة أو طلّعهم أثوار؟.

الذين ذابوا في اتباع الإمام علي هم طلعوا بقر والا طلعوا عباقرة؟ تجد هكذا من ذابوا في اتباع أهل البيت كان يطلعوا أشخاص عباقرة، والذي ينكع هناك يطلع ثور حقيقة، ولو عنده ركام من الكتب، تجده إشكاليات كله من رأسه إلى أخمص قدميه، إشكاليات كله، ولا يمتلك حلاً للأمة، ولا يمتلك رؤية، ولا يمتلك شيئاً. هذه هي الغلطة: أن يفهموا بأن معنى اتباع أهل البيت هو أننا سنتحول إلى بقر، ما نفهم شيء ما بلا يريدوا هم يكونوا فاهمين ومتعلمين!. (١)

# في مسيرة القرآن ليس بمعزل عن قيومية الله على خلقه

يقول السيد حسين (رضوان الله عليه):

هـذا كتـاب الله، والله هـو حـي قيـوم، فالقرآن نفسـه في مسـيرة القـرآن هو

<sup>(</sup>١) من محاضرة للسيد حسين رضوان الله عليه بعنوان (مبدأ الكمال).







ليس بمعزل عن قيومية الله على خلقه، على طول تاريخ الأمة هذه، إذاً قاموا يشتغلوا، لكن هل شكلوا وقاية أو رحمة؟ أبداً، الأمة الآن وضعيتها سيئة؛ لهذا لاحظ أنه يأتي توجيهات، ويأتي بعدها في: ﴿إِنَّ الَّذِينَ فَرَقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيءًا ﴾ [الأنعام: من الأية ١٥٠] متى لم يحصل اتباع، وبرؤية حقيقية، وصحيحة بهذا المعنى، معنى الاتباع، وهي قضايا بسيطة، نفس أسس الاتباع، أن تفهم أنه قرآن يحتاج إلى وارث، علم بالنسبة للناس، يحتاجون هم إلى وارث له، متى ما توفر القرآن مع وارث له يمكن يمشي كل شيء، ويحصل تفصيلاً لكل شيء، ويتناول كل شيء.

أليس القرآن هو من عند الله؟ أليس الله هو الذي يخلق؟ ﴿وَرَبُّكَ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارُ ﴾ [القصص: من الآية ١٨]، ما القضية أنه قد توقف المصنع حقه، لم يعد هناك مصنع إنها فقط ذلك الزمن وانتهى، هو يخلق رسل، وبعد الرسل يخلق ورثة للرسل، وورثة لكتبه (١).

# أعلام الهدى دورهم هو دور النبي (صلوات الله عليه وعلى آله)

أنت عندما تتبع أهل البيت هم دورهم هو دور النبي (صلوات الله عليه وعلى آله) أن يزكوك، أن يعلموك، أن يجعلوك على أرقى مستوى. هذا معنى اتباع أهل البيت، هذا هو من الخطأ في فهم المسألة، أن يتصور أن الاتباع يكون معناه أن أبقى جاهلاً.. ما بلا هم، يحتكروا العلم والمعرفة، ولن يعطونا شيئاً! هل الإمام على كان يحتكر المعرفة أم كان يعلم أصحابه؟ بل كان يتأسف أنه لم يجد من يفهم (إن هاهنا لعلماً جماً لو وجدت له حملة) يضيق صدره، يبحث عن حملة.

<sup>(</sup>١) الدرس السادس والعشرون من درس رمضان.





وهكذا تجد أصحاب الأئمة من بعد، وكل من ذابوا في هذا المبدأ هم من طلعوا عظهاء، طلعت عندهم معرفة واسعة. ومن قفزوا هناك وعنده إنه.. اتجه إلى نفسه هو، تصور بأنه يستطيع أن يصنع نفسه، لم يأخذ عبرة من قول الله تعالى: يعلمهم يزكيهم، أليست هذه هي مهمة الرسول اصلوات الله عليه وعلى آله) لم يقل: هذا هو الكتاب تفضلوا، بل هو يتلوه عليهم، يتلو عليهم الكتاب، يعلمهم الكتاب، يعلمهم الحكمة، يزكيهم. أليست هذه يسندها إلى النبي نفسه؟ ما المطلوب منك؟ أن تتبع هذا النبي، ما المطلوب منك؟ هو أن تسلم نفسك له من أجل يعلمها الكتاب، يعلمها الكتاب، يعلمها الكتاب، علمها العظهاء ممن ذابوا في الاتباع.

وهكذا هي نفس المسألة باتباع الهداة. وأن دور الذي يهدي الناس هو أن يهديهم يبين لهم حتى قبل أن يسألوا، قبل أن يستفسروا، يوصل إليهم المعارف على أوسع ما يمكن ﴿وَإِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَاقَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ لَتُبَيِّنُنَّهُ على أوسع ما يمكن ﴿وَإِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَاقَ الَّذِينَ أُوتُوا الله لك ﴿لَتُبَيّنُنَّهُ لِلنَّاسِ ﴾ وكفاك علماً وحكمة وتزكية لنفسك تبيين كتاب الله لك ﴿لَتُبَيِّنُنَّهُ لِلنَّاسِ وَلاَ تَكْتُمُونَهُ ﴾ أليس تبيين الكتاب يعني حكمة وعلم وتزكية لك.. أليس يعنى معارف؟(١).

## أهل البيت وحدهم هم من عملوا على تربية الأمة تربية ترقى بها إلى أعلى درجات الإيمان

عندما تعود إلى كتابه الكريم يهديك هو إلى المقامات التي من خلالها تحصل على تحصل على كال الإيمان، يهديك إلى من يمكن أن تحصل بواسطتهم على كال الإيمان، وفيما يتعلق بهذا الموضوع الذي يحتاج إلى أن يكون هناك في (١) من محاضرة للسيد حسين رضوان الله عليه بعنوان (مبدأ الكمال).







الأمة من يعمل على تربية الأمة ليصل بها إلى كمال الإيمان، أو ليترقى بها في درجات كمال الإيمان.

إلى أن يقول:

بينها نجد أهل البيت (عليهم السلام) كالإمام علي (عليه السلام) ومن بعده من أئمة أهل البيت هم من عملوا على تربية الأمة تلك التربية التي ترقى بها في درجات كهال الإيهان.

فالذي اتضح جلياً أن الكثير من حكام المسلمين بها فيهم حكام هذا العصر لا يمكن - بواسطتهم ومن خلالهم - أن يقوموا بتربية الأمة تربية إيهانية تترقى بهم في درجات كهال الإيهان، ونحن نجد أنفسنا، وكل واحد منكم شاهد على ذلك، بل ربها كل مواطن عربي في أي منطقة في البلاد العربية شاهد على ذلك: أن الناس متى ما انطلقوا ليربوا أنفسهم تربية إيهانية من خلال القرآن الكريم بها في ذلك الحديث عن الجهاد في سبيل الله، وعن مباينة أعداء الله، وعن إعداد أنفسهم للوقوف في وجوه أعداء الله فإنهم كلهم يحسون بخوف من سلاطينهم ومن زعهائهم.

أليس الجهاد في سبيل الله هو سنام الإسلام كها قال الإمام علي (عليه السلام)؟ أليس الجهاد في سبيل الله شرطاً أساسياً من شروط كهال الإيهان؟ هذا هو ما أضاعه سلاطين المسلمين في هذا العصر، وإلغاؤه هو ما كان ضمن مواثيق (منظمة المؤتمر الإسلامي) ألا يكون هناك حديث عن الجهاد، وهم من استبدلوا بكلمة (جهاد) كلمة: نضال، ومناضل، ومقاومة، وانتفاضة، وعناوين أخرى من هذه المفردات التي تساعد على إلغاء كلمة (الجهاد) التي هي كلمة قرآنية، كلمة إسلامية.





أيُّ إنسان يمكنه أن يقول: إن بإمكانه أن يكون مؤمناً دون أن يكون إيهانه على أساس مواصفات المؤمنين في القرآن الكريم؟ لا يستطيع أحدُّ أن يدُّعي ذلك.

إذاً فهل هؤلاء يسعون إلى أن يُربُّوا الأمة تربية إيهانية؟ لا. التربية الإيهانية لا تكون إلا في ظل أهل بيت رسول الله، لا تكون إلا على يد أهل بيت رسول الله (صلى الله عليه وعلى آله وسلم) هذا ما شهد به التاريخ،)(١)

#### من الثوابت عند أهل البيت أنه يجب أن لا يكون للسلطة عندك قيمة

إن من يتأمل تاريخ أهل البيت سيجد أنه ليس فقط مجرد حالة بل مبدأ، بل مبدأ لديهم ثابت أنه يجب ألا يكون للسلطة عندك قيمة تساوى شراك نعلك، لماذا؟ هل لأنك تبدو زاهداً، أن هذا هو مظهرٌ من مظاهر الزهد، وأنه لا يهمك أمر الأمة أن يحكمها من يحكمها؟ لا.

إن عليًّا (عليه السلام) يوم قال هذه العبارة لا يعني أنه لا يهمه أمر الأمة (فليحكمها من يحكمها، وأنا لا أرغب أن أحكمكم، أنا زاهد متقشف، أنا لا أرغب أن أحكمكم حتى وإن استطعت أن أحيى الحق وأميت الباطل) ليس هذا منطق على اعليه السلام) إن عليًّا يقول لا يجوز أن يحكم المسلمين بحال من يعشق السلطة، من يعشق المنصب.

والذي فهم هذا الإمام الخميني - رحمة الله عليه - يوم قال لابنه وهو يوصيه: (لا يجوز أن تبحث عن منصب، لا يجوز أن تجري وراء الحصول على المنصب حتى وإن كان منصبًا دينيًّا). أنت تريد أن تصل إلى أن تصبح

<sup>(</sup>١) مكارم الأخلاق الدرس الثاني.







(آية الله العظمى) أو أن تصل إلى لقب (حُجة الإسلام والمسلمين) أو عناوين من هذه، إن عشق المناصب هو ما يمكن أن يضحي بالدِّين، ويضحي بالأمة، ويضحي بكل شيء.

إن عليًا (عليه السلام) ترك شاهدًا حيًّا على أنه فعلاً لم يكن يعشق السلطة لهذا الاعتبار، لهذا الاعتبار الذي ذكرناه، يوم أن رفض أن يبقي معاوية، واسأل أي زعيم من هؤلاء الزعهاء، واسأل أي خليفة من أولئك الخلفاء. أليس أي واحد منهم سيرئ أن من مصلحته، ولا يرئ في ذلك ضيرًا، بل يراه من الحكمة، ويراه من السياسة، أن يبقي مثل معاوية، وأسوأ من معاوية، أن يبقيه والياً ولو إلى الأبد، من أجل أن يبقى له منصبه، ويحتفظ له كرسى سلطته.

الإمام علي اعليه السلام) ترك مثالاً حيًّا لنا، ونحن - أيها الإخوة - بحاجة إلى أن نعرف تاريخ أئمة أهل البيت لنستطيع أن نفضح كل من يقول: إنهم كانوا يلهثون وراء السلطة. الكل يلهثون وراء أن يقوم حكم الله في أرضه على عباده، أن تقوم شريعته فتكون هي التي تحكم عباده، أن يسود هديه كل المعمورة التي يعيش عليها عباده، هذا مبدأ إسلامي: أن الدولة الإسلامية، أن الحكومة الإسلامية هي جزء لا يتجزأ من هذا الدِّين. ولكنهم يرون أنه لا يجوز بحال أن يكون لدئ حتى علي أو الحسن أو الحسين أو زيد أو الهادي أو أي شخص من تلك النوعية أن يكون لديه عشق للسلطة، عشق للمنصب.

ألسنا نرئ أننا أصبحنا نُواجَه، تُواجَه الأمة بكلها بأن يضحى بها على يد زعمائها؟ أليس هذا ما هو حاصل؟ وكل ما نسمعه من أجل الحفاظ على المصلحة وعناوين أخرى، إن السر الحقيقي هو أن أولئك يعشقون السلطة، يجب أن نفهم هذا حتى نميز بين أساليب من يعشق السلطة، وكيف ستكون





العواقب الوخيمة حتى ولو انطلق باسم الإسلام، حتى ولو حكم تحت عنوان إسلامي، حتى ولو حمل لقب (خليفة، أو أمير المؤمنين) أو غير ذلك. ألم ينهزم (أمير المؤمنين محمد بن عمر) في أفغانستان وهو باسم خليفة المسلمين؟ هل انهزم علي أو انهزم الحسن أو انهزم الحسين أو انهزم زيد؟ أو انهزم الهادي أو انهزم قبلهم محمد (صلى الله عليه وعلى آله وسلم)؟ لا. لا يجوز لأمير المؤمنين أن ينهزم، إذا انهزم فإنه من يعشق السلطة، من يعشق الحياة، من يعشق المنصب، هو يريد أن يتمتع أياماً متتالية بلقب (أمير المؤمنين) ونحوه من الألقاب.

عودوا - أيها الإخوة - إلى تاريخ أهل البيت، ادرسوه دراسة حقيقية واقعية حتى تجدوا أنه ليس هناك مكان لتلك المقولة: بأنهم كانوا إنها يثورون من أجل أن يصلوا إلى السلطة، وأنهم كانوا عشاق سلطة. هم عشاق حق، هم من قال لهم جدهم اعليه السلام، وهو يوصي الحسن (عليه السلام): (وخُضِ الغمرات للحق حيث كان). خُضْ غمرات الموت من أجل الحق حيث كان، هذه هي طريقتهم. (١)

#### ما هو الدور المنوط بأهل البيت في هذه المرحلة؟

يقول السيد حسين بدر الدين الحوثي (مرضوان الله عليه) عن مسؤولية أهل البيت بأنها:

مسئولية كبيرة، وشرف عظيم جاء في آية مباركة هي نزلت في أهل البيت: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ارْكَعُوا وَاسْجُدُوا وَاعْبُدُوا رَبَّكُمْ وَافْعَلُوا الْخَيْرَلَعَلَّكُمْ وَافْعَلُوا الْخَيْرَلَعَلَّكُمْ تَفْلِحُونَ وَجَاهِدُوا فِي اللهِ حَقَّ جِهَادِهِ هُوَ اجْتَبَاكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي تُفْلِحُونَ وَجَاهِدُوا فِي اللهِ حَقَّ جِهَادِهِ هُوَ اجْتَبَاكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ إبراهيم هُو سَمَّاكُمُ الْمُسْلِمِينَ مِنْ قَبْلُ ﴾ [الحج: ٧٠-٧٧] يوم قال نبي الله إبراهيم: ﴿رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِنْ ذُرِّيَّتِنَا

<sup>(</sup>١) دروس من وحي عاشوراء للسيد حسين رضوان الله عليه.





أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ ﴾ [البقرة: من الأية ١٢٨] ﴿ هُوَ سَمَّا كُمُ الْمُسْلِمِينَ مِنْ قَبْلُ وَفِي هَذَا لِيَكُونَ الرَّسُولُ شَهِيداً عَلَيْكُمْ وَتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ فَأَقِيمُوا هَذَا لِيَكُونَ الرَّسُولُ شَهِيداً عَلَيْكُمْ وَتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ فَأَقِيمُوا الصَّلاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ وَاعْتَصِمُوا بِاللهِ هُوَ مَوْلا كُمْ فَنِعْمَ الْمَوْلَى وَنِعْمَ الشَّكَ اللهُ لَكنه يقول النَّصِيرُ ﴾ [الحج: من الآية ٧٠] يقول للناس جميعاً: جاهدوا في سبيل الله لكنه يقول الأهل البيت: جاهدوا في الله حق جهاده (١٠).

# في أوضاع كهذه يجب أن يكون أهل البيت هم أول من يدرك خطورتها

في أوضاع كهذه يجب أن يكون أهل البيت هم أول من يدرك خطورتها، هم أول من يتحرك في مواجهتها، أن يكونوا هم أول المجاهدين، أن يكونوا هم أول الشهداء، أن يكونوا هم أول من يبذلون دماءهم وأموالهم في سبيل الله، والمستضعفين.

المواجهة الآن مكشوفة مع اليهود، مواجهة علنية، وصريحة، ومكشوفة مع اليهود، واليهود هم أعداء للمؤمنين جميعاً، وأعداء لمحمد وآل محمد بالخصوص، من العار الكبير على أهل بالخصوص، أعداء لمحمد وآل محمد بالخصوص، من العار الكبير على أهل البيت، على أبناء محمد أن توكل إليهم المسئولية العظيمة، مسئولية أعظم مها أوكل إلى بني إسرائيل.

إن القرآن الكريم هو خاتم الكتب الإلهية، وجدهم رسول الله (صلوات الله عليه وعلى آله) هو خاتم الرسالات، وهو دين لهذه العصور كلها إلى آخر أيام الدنيا، هو دين لهذا العصر الذي هو أوسع عصور الدنيا، اتسعت

<sup>(</sup>١) من محاضرة للسيد حسين رضوان الله عليه بعنوان: (مسؤولية أهل البيت).





فيه مجالات الحياة، وشئونها بشكل ربها لم يحدث مثله أبداً في تاريخ الدنيا كلها. من العار عليهم أن يشاهدوا الإسلام تطمس أعلامه، وتنتهك حرماته، وتداس حرمة مقدساته، وتضيع أحكامه، وتحرف مبادؤه، من العار عليهم أن يكون أولئك اليهود الذين ضرب الله عليهم الذلة والمسكنة، وسحب البساط من تحت أقدامهم ليضعه تحت أقدام محمد وآل محمد، نزع الملك، نزع الملك منهم ليعطيه لمحمد وآل محمد، نزع المبود، من العار على آل محمد أن يعيشوا أغبياء أمام مكر اليهود، وخبثهم، وتخطيطهم، وذكائهم، سنكون حينئذ من يسيء إلى مقام الله سبحانه وتعالى في حكمته لدرجة أنه يمكن أن يقال: لقد ترك أمر هذا الدين إلى آل محمد، وهاهم ظهروا أغبياء، لم يستطيعوا أن يقفوا في مواجهة خبث اليهود، وحنكتهم، ودهائهم، ومكرهم.

هل آل محمد أغبياء؟ ليسوا أغبياء، إنها يتغابون، يهملون، ويقصرون، ويفرطون فيبتعد الله عنهم؛ فلا توفيق، ولا ألطاف، ولا رعاية، ولا هداية (١).

## يجب أن يكون أهل البيت هم أكثر جداً واهتماماً من اليهود

اليهود معروفون بذكائهم، وخبثهم، ومكرهم، وخططهم، واهتمامهم، وجدهم، ونشاطهم.. لماذا لا يكون أهل البيت هم أكثر وأكثر جداً، واهتماماً من أجل هذا الدين، ومن أجل عباد الله، ومن أجل إبطال كيد وخبث أولئك الذين قد ضرب الله عليهم الذلة والمسكنة، إن هذا يمس بحكمة الله، إذ يمكن أن يقال: إن كان أهل البيت هكذا هم أغبياء فلهاذا توكل إليهم مسئولية وراثة الكتاب، وحمل الدين، وهداية الأمة، وقيادتها، وهاهم يبدون أغبياء أمام ما

<sup>(</sup>١) من محاضرة للسيد حسين رضوان الله عليه بعنوان: مسؤولية أهل البيت.







يعمل اليهود؟ يبدون مهملين، مضيعين، مقصرين أمام جد واهتهام اليهود في إفساد عباد الله، في محاربة دين الله؟.

أليس هذا عاراً؟ أليس هذا عيباً؟ أليس هذا أيضاً جريمة كبيرة نقترفها نحن؟ فنلقى الله سبحانه وتعالى – ونعوذ بالله – نلقى الله ونحن فرطنا في دينه، فرطنا في كتابه، فرطنا في مقام رسوله فرطنا في أمته التي جعلها أمانة في أعناق أهل بيت نبيه، فرطنا في البشرية كلها.

هل تتوقع بأنك ستدخل مع جدك، مع محمد اصلوات الله عليه وعلى آله) ومع علي، ومع فاطمة، مع الحسن والحسين وأنت من أضعت كل تلك الجهود التي بذلوها، وأنت من أضعت كل تلك الدماء التي سفكت، وأنت من أهدرت كل تلك الحكم التي كانت تنطلق من أفواههم، وعلى ألسنة أقلامهم، وأنت من أضعت ذلك الهدئ الذي كان يتفجر على ألسنتهم.

إن الإمام علي بن أبي طالب (صلوات الله عليه) يقول لا بنه الحسن في وصيته الخالدة: (ولا تأخذك في الله لومة لائم، وخض الغمرات للحق حيث كان) وخض غمرات الموت للحق حيث كان يقول لأبنائه: (كونوا من أبناء الآخرة ولا ولا تكونوا من أبناء الدنيا) هكذا يقول لأبنائه: (كونوا من أبناء الآخرة ولا تكونوا من أبناء الدنيا) يقول في وصيته قبيل وفاته، وصية من أجمل الوصايا: (الله الله في نظم أمركم، وصلاح ذات بينكم، فإني سمعت جدكما رسول الله اصلوات الله عليه وعلى آله) يقول: «صلاح ذات البين أفضل من عامة الصيام والصلاة» ويقول في تلك الوصية: (الله الله في كتاب ربكم لا يسبقنكم إلى العمل به غيركم). (١)

<sup>(</sup>١) من محاضرة للسيد حسين رضوان الله عليه بعنوان: مسؤولية أهل البيت.





### إذا فرط أهل البيت فسيكون الغضب الإلهي عليهم أشد

إذا ما فرط أهل البيت فسيكون الغضب الإلهي عليهم أشد، وستكون الذلة عليهم أعظم وأسوء، وسيعذبهم اليهود بأيديهم .. سيرون الفساد، ويعيشون الذل، ويعيشون الإهانة والقهر والمسكنة تحت أقدام اليهود أسوأ وأفظع مها هو حاصل الآن.

والله إنه ليكفي الموجودين من آل محمد ومن التف حولهم من شيعتهم المؤمنين إذا ما توحدت كلمتهم ووقفوا بصدق؛ إنهم لقادرون على أن يحولوا بين أمريكا وبين دخولها اليمن، وإذا ما دخلت فإنهم سيستطيعون أن يخرجوها من اليمن كما أخرجها (حزب الله) من لبنان.

عندما يقول الله: ﴿وَجَاهِدُوا فِي اللهِ حَقَّ جِهَادِهِ ﴾ [الحج: من الآية ٧٨] منا من هو تاجر، ومنا من هو فلاح، من العيب عليك أن تحتاج إلى كلام كثير كثير حتى تخرج مبلغاً من مالك في سبيل الله، وفي سبيل المستضعفين من عباده. إن المستضعفين من عباد الله، إن الأمة كلها هي أمانة في أعناق أهل البيت. الإمام علي هكذا يقول لأبنائه: (الله الله في أمة جدكم رسول الله (صلوات الله عليه وعلى آله).

أن تكون أنت من تبخل وأنت من يريد الله منك أن تجاهد فيه حق جهاده، أرقى درجات الجهاد، أن تنتظر أنت من الآخرين أن يكونوا هم أول من يتحرك، ولا تتحرك إلا في الأخير، وجدك رسول الله (صلوات الله عليه وعلى آله) هو الذي قال له الله: ﴿فَقَاتِلْ فِي سَبِيلِ اللهِ لا تُكَلَّفُ إِلَّا نَفْسَكَ ﴾[النساء:من الآية ٤٨] قاتل أنت حتى لو لم يقاتل معك أحد. إن عليك أن تخرج إلى ميدان المواجهة بمفردك ﴿لا تُكلَّفُ إِلّا نَفْسَكَ وَحَرِّضِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾[النساء:من الآية ٤٨]. (١)

<sup>(</sup>١) من محاضرة للسيد حسين رضوان الله عليه بعنوان: مسؤولية أهل البيت.







## اليهود يعرفون أن أخطر الأمة عليهم هم آل محمد، وشيعتهم

اليهود يعرفون أن أخطر الأمة عليهم هم آل محمد، وشيعتهم، وأنه لن ينتصر عليهم إلا آل محمد وشيعتهم، والواقع يشهد بذلك: أبو بكر انهزم في خيبر، هزمه اليهود، وهزموا عمر، وهزموا شيعتهم في هذا العصر، وهم يمتلكون أفتك الأسلحة، هزموهم وهم قلة من اليهود، وهزموا زعهاءهم نفسياً وعسكرياً، هزموهم عسكرياً واقتصادياً وسياسياً وثقافياً.

إن القرآن الكريم يوحي أنه في ميدان المواجهة مع اليهود، مع أهل الكتاب لا تنتصر الأمة إلا تحت قيادة المناء محمد وعلى ابن أبي طالب اصلوات الله عليهم)...

إن علينا إذاً أن نكون في مقدمة من يجندون أنفسهم في مواجهة اليهود والنصارئ وإذا كان أهل البيت أفراداً منهم يواجهون الظلم، والطغيان، وكانوا يقيمون حكم الله سبحانه وتعالى، ويحيون كتابه في أوساط عباده، ويطبقون شريعته على أرضه، وهم أفراد قليلون فإن آل محمد الآن أصبحوا آلافاً مؤلفة، إذا لم تجتمع كلمتهم فلا لوم على الآخرين إن لم يتوحدوا، إذا لم تتوحد كلمتهم هم فلا حق لهم أن يعاتبوا الآخرين على أنهم لماذا لم يتوحدوا.

إن الله أمر المؤمنين بالتوحد، وكل أمر إلهي، كل أمر إلهي هو يتوجه تطبيقه إلى أهل البيت بالأولوية، والأولية. إذ ليس من الصّحيح: أن يكون هداة الناس، وقادة الناس مقصرون، مفرطون، معرضون، متوانون.

وحينها ينهض أهل البيت بمسئوليتهم حينئذ ستلتف حولهم الأفئدة التي دعا نبي الله إبراهيم الله سبحانه وتعالى في قوله: ﴿فَاجْعَلْ أَفْئِدَةً مِنَ النَّاسِ تَهْوِي إِلَيْهِمْ ﴾ [براهيم:من النية ٧٧] وفي هؤلاء الكفاية في ميدان المواجهة في سبيل الله.







أن يقف آل محمد وشيعتهم في ميدان المواجهة سيحضون بتأييد الله بنصره، سيكونون هم حزب الله الذي وعده الله سبحانه وتعالى بالغلبة، ووعده بالفلاح.

لا تتوقع من الآخرين ممن هم مبغضون لأهل البيت، أو ممن يتثقفون بثقافة غير ثقافة أهل البيت أن ينتصروا في ميدان المواجهة مع اليهود، ألم نر نحن بعد أن بلغ الوهابيون ذروتهم في أفغانستان، وفي اليمن، وفي الجزائر، وفي مناطق أخرى، وأصبحوا يمتلكون الإمكانيات الكبيرة، ويمتلكون الجامعات، والمعاهد، والمساجد، والمدارس، والمطابع، ويمتلكون آلافاً مؤلفة من الشباب، ألم يتلاش هؤلاء أمام هبة ريح من أمريكا؟ ألم يعودوا صفراً؟ ألم يصبح موقفهم موقفاً يشوه الإسلام؟.

ألم يكن هؤلاء هم قمة المتمسكين بمبادئ السنية، وها نحن نراهم يتحولون إلى لا شيء وأصبحوا يهربون من ظلهم بعد أن فتحت أمريكا أعينها عليهم، لا تتوقع من أمثال هؤلاء أن ينصروا الإسلام، ولا تتوقع من أمثال هؤلاء أن ينقذوا الأمة، وينقذوا المستضعفين من عباد الله(۱).

### نصر الإسلام، وإنقاذ المستضعفين من عباد الله لا يكون إلا على يد أعلام دين الله

إن نصر الإسلام، وإنقاذ المستضعفين من عباد الله لا يكون إلا على يد أعلام دين الله، وهذه سنة إلهية أن إنقاذ عباده لا يكون إلا على أيدي الأعلام الذين اصطفاهم لنبوته أو وراثة كتابه. إنها سنن إلهية ثابتة، وإن الله ضرب في القرآن الكريم مثلًا واضحاً جلياً فيها حصل لبني إسرائيل على يد موسى (صلوات الله

<sup>(</sup>١) من محاضرة للسيد حسين رضوان الله عليه بعنوان: مسؤولية أهل البيت.





عليه) عندما أوحى الله إليه أن يسري ببني إسرائيل، وأن يتجهوا باتجاه البحر، أن يخرج هو وقومه من مصر، اتجه هو وبنوا إسرائيل إلى قرب البحر، وفرعون وهامان وجنو دهم والآلاف المؤلفة من ورائهم ماذا حصل؟ عندما بدا طلائع جيش فرعون ورءاهم بنو إسرائيل ماذا قالوا؟ ﴿قَالَ أَصْحَابُ مُوسَى إِنَّا لَمُدْرَكُونَ ﴾ [الشعراء: من الليمة عليه عليه الله المدركون، هاهم كادوا أن يدركونا ماذا نصنع؟

# ﴿قَالَ كَلَّا - كلا - إِنَّ مَعِيَ رَبِّي سَيَهْدِينِ ﴾[الشعراء:٦٠].

لأن النصر والفرج لا يكون إلا من قبل الله سبحانه وتعالى، ولا يكون إلا على يد أعلام من عباده هم عظيموا الثقة به، قوية معرفتهم به سبحانه وتعالى. لاحظ كيف قال موسى اصلوات الله عليه): ﴿كلا ﴾ لن يدركونا ﴿إِنَّ مَعِيَ رَبِي سَيَهْدِينِ ﴾ [الشعراء: من الآية ٢٠] وهو يرئ نفسه متجهاً إلى البحر، ومعه الآلاف من بني إسرائيل، وها هم جيش فرعون، وفرعون على مرأى من بني إسرائيل.

هل انفلق البحر لبني إسرائيل تلقائياً؟ لا، كان لا بد أن يتم على يد موسى «فَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى أَنِ اضْرِبْ بِعَصَاكَ الْبَحْرَ فَانْفَلَقَ »[الشعراء: من الأية ١٣] هل أن عصى موسى هي التي شقت البحر؟ هل أن ضربة عصا ستشق البحر؟ لا، إن الله هو الذي شق البحر، ولكن لابد أن يتم على يد موسى بضربة عصى؛ ليقول لهؤلاء ولكل الناس من بعد: إن الفرج لن يتم إلا على يد أعلام، هو الذي اصطفاهم، على يد أعلام دينه، لن يتم فرج أبداً إلا على يد أعلام دينه، لابد من أن يضرب موسى بعصاه البحر ليربط الله تعالى بني إسرائيل بموسى كما ربط العرب بمحمد وآل محمد.

عندما كانوا بحاجة إلى الماء في الصحراء، في مرحلة التيه كان لابد من عصى موسى أن يضرب موسى بها الحجر فانفجرت منه اثنتا عشرة عينا لماذا؟







ليعلم هؤلاء بأن الفرج من العدو، وأن تحقيق الخير أيضاً لهم لن يتم إلا على يد أعلام دينه، وإلا فلا عصا موسى سحرية هي التي تستطيع أن تشق البحر، ولا عصى موسى هي التي تستطيع أن تحول الحجر إلى حجر يتفجر منها الماء، إنه الله سبحانه وتعالى الذي فجر منها الماء.

هو الله سبحانه وتعالى الذي شق البحر، وشق لهم في البحر طريقاً يابساً لكن لابد أن يتم على يد أعلام دينه، على يد موسى.. كنا نقول: أبداً، وكان كثير منا نحن (الزيدية) شيعة أهل البيت الذين لا نفهم النصوص في أهل البيت، لا نفهم السنن الإلهية.

كان البعض ينشدون إلى أسامة، ويصفقون إذا ما ظهرت صورته على شاشة التلفزيون، ويترضُّون عليه، وهو وهابي! كنا نقول: مهما كان هذا الشخص لن يتم إنقاذ الأمة على يديه، هذه سنة إلهية، لو أن هناك شيء آخر يمكن أن يتحقق للأمة النجاة به خارج إطار (الثقلين) لما كان هناك معنى (لحديث الثقلين) فقط اثنين، ثقلين فقط.(١)

# كلما وجدنا آية فيها شرف لأهل البيت؛ فإنها مسئولية كبيرة أيضاً

كلما وجدنا آية فيها شرف لأهل البيت؛ فإنها مسئولية كبيرة أيضاً على أهل البيت، كلما سمعنا حديثاً فيه ذكر بالفضل، والشرف لأهل البيت؛ فإنه أيضاً تحميل لمسئولية كبيرة على أهل البيت.

<sup>(</sup>١) من محاضرة للسيد حسين رضوان الله عليه بعنوان: مسؤولية أهل البيت.





إذاً فعندما نتحرك - أيها الإخوة - في هذه الأيام فإن علينا أن نكون، ولو لم يكن إلا قلة قليلة من أهل البيت وشيعتهم، ولو لم يكونوا جميعاً، لا تنتظر أن يتحرك العلماء جميعهم، لا تنتظر أن يتحرك الآخرون جميعاً، إذا ما أصبحت أنت تعرف أن ما تدعى إليه حق، وأن الموقف الذي تدعى لا تخاذه موقف حق فإن هذا هو المطلوب.

ثم اسأل الآخر تجد أنه لا يرئ أن موقف موقف حق، إنها يرئ أنه قد يكون - إن شاء الله - معذور، له عذره! ليست المرحلة مرحلة البحث عن الأعذار، والتبريرات، إنها مرحلة البحث عن الإمكانيات، ووسائل الاستطاعة للمواجهة، لمواجهة اليهود والنصارئ، لا يجوز لأحد في هذه المرحلة أن يفكر في البحث عن التبريرات والأعذار ليقعد، وليسكت، وليتخلف. (١)

## لن تنجح الأمة، ولن تخرج الأمة من أزماتها، ولن تنقذ الأمة من الوضعية المهينة التي تعيشها إلا بالتمسك بأهل البيت

لن تنجح الأمة، ولن تخرج الأمة من أزماتها، ولن تنقذ الأمة من الوضعية المهينة التي تعيشها إلا بالعودة إليهم «ما إن تمسكتم به لن تضلوا» فإذا لم تتمسكوا ستضلون، سنن إلهية ثابتة. حينئذ ليتعبد المتعبدون، وليدع الداعون، وليتصدق المتصدقون، وليتركع المتركعون، لن يستجيب لهم إلا بالعودة إلى ما أرشدهم إليهم.

أوليس المسلمون يحجون كل عام؟ ويدعون الله هناك على اليهود والنصاري وعلى إسرائيل؟ أوليسوا في المساجد، في شهر رمضان، وفي غيره يدعون من

<sup>(</sup>١) من محاضرة للسيد حسين رضوان الله عليه بعنوان: مسؤولية أهل البيت.





مكبرات الصوت، على إسرائيل، يدعون على أمريكا، على اليهود والنصارى؛ لم يمسسهم سوء، وإذا ما مسهم شيء هناك فلن يكون ما يمسهم فيه إنقاذ لنا هنا.

إن الله قد هدى الناس، وقد عمل على إنقاذهم، وأرشدهم إلى ما فيه إنقاذهم من قبل أن توجد إسرائيل بمئات السنين عندما قال على لسان نبيه اصلوات الله عليه وعلى آله): «إني تارك فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا من بعدي أبدا» والضلال هنا: الضلال عن الهداية، الضلال في الحياة، الضياع، الجهل، التخلف، الذلة، الاستكانة، التفرق، التمزق.

الضلال في اللغة العربية كلمة تعني: الضياع، إذا لم تتمسكوا بالقرآن وبأهل البيت فستضيعون، ستضلون في معتقداتكم، تتيهوا في حياتكم، يتغلب عليكم أعداؤكم، تتفرق كلمتكم، تفسد نفسياتكم، يدوسكم الجبابرة، والطغاة، والظالمون، هذا هو الضلال الذي ما كان يمكن أن تقع الأمة فيه لو تمسكت بالثقلين من بعد موت رسول الله (صلوات الله عليه وعلى آله).. وأول العترة، وأول الثقل الأصغر هو: على بن أبي طالب (صلوات الله عليه). (١)

# أهل البيت لا يجوز أن يكونوا من النوع الذي يبحث عن مبررات القعود

إن أهل البيت لا يجوز أن يكونوا من النوع الذي يبحث عن مبررات القعود أبداً، لا يجوز أن يكونوا ممن يبحث عن التخلص من النهوض بمسئوليتهم، إنها جريمة كبيرة. وإذا كان الله سبحانه وتعالى قد هدد نساء النبي اصلوات

<sup>(</sup>١) من محاضرة للسيد حسين رضوان الله عليه بعنوان: مسؤولية أهل البيت.





الله عليه وعلى آله) ﴿مَنْ يَأْتِ مِنْكُنَّ بِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ يُضَاعَفْ لَهَا الْعَذَابُ ضِعْفَيْنِ ﴾ [الأعزاب:منالاَية ٣٠] لأنهن من حاشية أهل البيت؛ فأهل البيت بالأولى فإذا ما ضيعوا، وقصروا، وعصوا، ودنسوا ساحتهم فعلاً ستكون جريمتهم أكبر؛ لأنهم هداة، ولأنهم قدوة، يجب أن يكونوا هم بالشكل الذي يشد الأمة إليهم، يجب أن يكونوا هم بالشكل الذي يجعل أفئدة الناس تهوي إليهم، يجب أن يكونوا هم في واقعهم بالشكل الذي يجعل أفئدة الناس تهوي إليهم، وهذا هو ما ركزت عليه ودارت حوله آية التطهير: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرَّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ [الأعزاب:منالاَية ٣٣]. (١)

## لا بدأن ننظر النظرة القرآنية الموضوعية لمن يصطفيهم الله

تجد في القرآن الكريم على الرغم مما ذكر داخل بني إسرائيل الصفحات السوداء القاتمة فعلاً في تاريخهم تجد كان هناك - سواء على مستوى أفراد أو أسر أحياناً قد يكونون كثيراً - نهاذج عالية. في قصة طالوت وجدنا نهاذج عالية: تلك المجاميع التي بقيت معه، الذين يقول المفسرون: بأنهم ربها لا يتجاوزون ثلاثهائة وثلاثة عشر أو أربعة عشر شخصاً قد كانوا نهاذج عالية من داخل بني إسرائيل، آل عمران أسرة متميزة داخل بني إسرائيل، داخل آل إبراهيم.

هذه لها قيمتها بالنسبة للناحية العقائدية من ناحية الأمل بأنه تلك الدائرة التي اصطفيت كما قال هنا: (آل إبراهيم) مهما وجدت داخلها من أشياء مهما وجدت لن تعدم داخلها من يكونون هداة كما قال الإمام زيد بن علي (صلوات

<sup>(</sup>١) من محاضرة للسيد حسين رضوان الله عليه بعنوان: مسؤولية أهل البيت.





الله عليه): «إن في أهل بيتي المخطئ والمصيب إلا أنه لا تكون هداة الأمة إلا منهم»(١).

وهـذا يعـزز الثقة بالله سبحانه وتعالى ويزيح من ذهنية أي شخص مسألة التصنيفات عندما يقـول: (لاحظ كيف فيهم وفيهم وفيهم كيف يمكن يأمرنا باتباعهم) أو أشـياء من هذه. أليس البعض يقولون هكذا: (فيهم وفيهم وفيهم كيف نتبعهم وهم كذا وكذا)؟ هو قال في آية أخرى: ﴿ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكِتَابَ النَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَالِمُ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُمْ مُقْتَصِدُ وَمِنْهُمْ فَالِمُ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُمْ مُقْتَصِدُ وَمِنْهُمْ سَابِقُ بِالْخَيْرَاتِ ﴾[فاطر:منالاية ٢٢].

ألسنا نجد هنا في داخل بني إسرائيل شخصيات عالية، على مستوى هداة، وأتباع على درجة عالية من الالتزام والمعرفة والحكمة والرؤية؟ لأن ما عرض علينا في قصة طالوت وجنوده تجد فئة متميزة بقوة إيهانها تجد عندها أيضاً رؤية صحيحة، فهما صحيحاً، هذه تعطي الإنسان أملاً بأنه مهما كانت، مهما وصلت الحالة ما يزال ذلك الاصطفاء الإلهي قائماً، وكما قال الإمام زيد: «إلا أنه لا تكون هداة الأمة إلا منهم».

وكتبت تسألني عن أهل بيتي وعن اختلافهم. فاعلم يرحمك الله تعالى أن أهل بيتي فيهم المصيب وفيهم المخطيء، غير أنه لا تكون هداة الأمة إلا منهم، فلا يصرفك عنهم الجاهلون، ولا يزهدك فيهم الذين لا يعلمون، وإذا رأيت الرجل منصرفاً عن هدينا، زاهداً في علمنا، راغباً عن مودتنا، فقد ضل ولا شك عن الحق، وهو من المبطلين الضالين، وإذا ضل الناس عن الحق، لم تكن الهداة إلا منا، فهذا قولي يرحمك الله تعالى في أهل بيتي.).





<sup>(</sup>١) في رسائل الإمام زيد بن على (عليه السلام):



# لهذا أُمرَ الناس فيما يتعلق بأهل البيت بمودتهم فيما تعنيه المودة

لهذا أُمِرَ الناس فيها يتعلق بأهل البيت بمودتهم فيها تعنيه المودة، تعني ميل إلى جانبهم نوع من الميل إلى جانبهم على أساس أنه أنت لديك ميل إلى هذه الدائرة وأنت في نفس الوقت تعرف كيف سنة الله داخل هذه الدائرة، وكيف تتعامل مع هذه الدائرة، مع دائرة أهل البيت، وهي نفسها القضية التي كان عليها بنوا إسرائيل أي عندما يأتي في هذه الآية بكلمة: (اصطفى آدم ونوحاً وآل إبراهيم) وكل ما تقدم من أشياء تلك الصور القاتمة جداً أليست من داخل ناس من آل إبراهيم؟ ما يزال الاصطفاء قائماً في تلك المرحلة التاريخية الطويلة ولم يكن مثلاً ما هناك من صفحات سوداء بالشكل الذي يقفل الباب أمام أن يكون من داخلهم هداة وأن يكون داخلهم أسر متميزة وأتباع متميزون وشخصيات متميزة. (١)

### الله يفصل لنا أهل البيت حتى نكون بعيدين عن التصنيفات

فالصلاة في هذه الصلاة: (اللهم صلّ على محمد وعلى آل محمد) التي نقولها هي تدل فعلاً على أن أمر الأمة أمر الدِّين، وراثة الكتاب، الهداية إلى الحق، إقامة العدل والقسط في الناس هو منوط بمحمد وآل محمد (صلى الله عليه وعلى آله وسلم). قضية أن تأتي الصلاة عليهم على هذا النحو المطلق، هل في تفسير الآية عندما قال: «قولوا: اللهم صلى على محمد وعلى آل محمد» هل أن رسول الله (صلى الله عليه وعلى آله وسلم) لا يعلم أنه سيكون في ذريته من ليسوا بصالحين؟ هو يعلم، فها هو الفارق؟ مثل الآية القرآنية تهاماً ﴿ثُمَّ أَوْرَثُنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَالِمُ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُم مُقْتَصِدُ وَمِنْهُمْ سَابِقُ الشَّهِ الله عليه عندما يقول في الآية: ﴿فَمِنْهُم ... وَمِنْهُم ... وَمِنْهُمْ ... و اللهِمْ المِنْهُمْ ... والمَادِي اللهُمْ اللهم المُنْهُمْ ... والمَادِي اللهم المُلْعُمْ ... والمُلْهُمْ ... والمَادِي المَادِي المَادِي المَادِي المُلْعِلْ في المَادِي المَادِي المُلْعُلُمُ ... والمَادِي المَادِي المَادِي المَادِي المَادِي المَادِي المَاد

<sup>(</sup>١) الدرس الثالث عشر من دروس رمضان.





مِمَّن؟ مِمَّن اصطفاهم بهذا الكلام: ﴿ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا ﴾ فَمنهم، أي: ممَّن اصطفينا، من هو ﴿ظَالِمُ لِنَفْسِهِ ﴾ ومنهم، أي: ممَّن اصطفينا، من هو ﴿مَقْتَصِدُ ﴾ ومنهم، أي: ممَّن اصطفينا، من هو ﴿سَابِقُ اصطفينا، من هو ﴿سَابِقُ اللَّهَ يُرَاتِ ﴾ أليس كأنه يقول: على الرغم من آنافنا – إن صح التعبير –؟ ألم يُجب الله على أيِّ تساؤل من هذا القبيل؟ لحكمة، ليس لأنه يريد أن يربطك بظالم رغماً عنك أو بفاسق رغماً عنك، لا.

افهم المسألة على هذا النحو: نحن اصطفينا فئة من عبادنا، هذه واحدة، أليس معناها هكذا؟ جعلناهم ورثة للكتاب. أن تأتي أنت وتقول: (لكن فيهم، ولكن فيهم، ولكن فيهم، وكيف نعمل إذا فيهم؟) هو يعلم بكل شيء من قبل أن تعلم أنت، هو يقول لك: هنا وراثة الكتاب هنا، وأنا الذي سأتكفل بوضع الهداة داخل ورثة الكتاب. فأنا يجب علي أن أؤمن بأن هؤلاء هم صفوة، أي: هو اصطفاهم لأن يكونوا ورثة لكتابه، أليس هذا هو الواجب؟ في الآية القرآنية هل بإمكانك أن تقول: إن الظالم لنفسه ليس من الفئة التي اصطفاها؟ هل تستطيع أن تقول ذلك؟ وهو قال في الآية ثلاث مرات: ﴿فَمِنْهُم ... وَمِنْهُم ... وَمِنْهُم ... وَمِنْهُم ... وَمِنْهُم ... وَمِنْهُم ... وَمِنْهُم الله وَاحِد أن يقول ذلك؟ وأن الفئة التي الشائم لِنفشه الله الفه الله الفه المكاني أن أقول هكذا؟ سأكون مكذباً بالقرآن، هو مِنهم الكن هو شخصياً لا أتولاه، لا علاقة لي به (۱).

<sup>(</sup>١) من محاضرة للسيد حسين رضوان الله عليه بعنوان: معنى الصلاة على محمد وعلى آل محمد.





# أعداء الأمة يحاربون قضية الربط بأهل البيت

#### أهمية الربط بالأعلام

يقول السيد حسين (رضوان الله عليه) حول هذا الموضوع:

حتى الربط بالأعلام، الربط بالأعلام أيضاً عندهم قضية خطيرة؛ ولهذا رأينا نحن وأنتم جميعاً كيف غُيِّبَ الحديث عن الإمام عليِّ وأهل البيت في المناهج الدراسية، وغيِّبَ الحديث عنهم في وسائل الإعلام، وغيِّبَ الحديث عن أثارهم عن طريق الثقافة، ولم تُبْدِ وزارة الثقافة في أي بلد - خاصة في اليمن - اهتهاماً بالآثار آثار أعلام أهل البيت؛ لأن الربط بالأعلام أيضاً مهم جداً، إذا ما رُسِّخ في أنفسنا عظمة علم من أعلام الإسلام المتكاملين والكاملين فعلاً، فلو كان مجرد اسم يتردد على ألسنتنا لكن قد يأتي من يجعل هذا الاسم فاعلاً ومؤثراً.

كان الإمام الحسين اعليه السلام) يتردد كثيراً في أيام عاشوراء، وفي غير عاشوراء في أوساط الشيعة الجعفرية كثيراً ويبكون، ويلطمون، لكن كانت كلها مظاهر عاطفية، جاء الإمام الخميني فاستطاع أن يجعلها ذات تأثير كبير، إحياء عاشوراء، الحديث عن الحسين (عليه السلام) لدرجة أنه قال: (كل ما بين أيدينا من بركات الحسين). أو بعبارة تشبه هذه. إذاً ذلك الاسم الذي تردد مئات السنين في أجواء عاطفية بحتة، لم يُرْبَط به جهاد، ولم يُرْبَط به اتخاذ موقف ما من أعداء الأمة وأعداء الدين، ألم يصبح فاعلاً عندما جاء من يجعل له حيوية في نفوس الناس؟





وهكذا الآن في جنوب لبنان في أوساط (حزب الله) يصرخون باسم الحسين اعليه السلام) بل أصبحوا يتذوّقون عاشوراء بشكل آخر يختلف عمّا كانوا عليه يوم كانوا يتحدثون عن عاشوراء من الجانب العاطفي فقط، وأصبحوا يستلهمون من كربلاء ومن عاشوراء، ومن الحسين (عليه السلام) الأشياء الكثيرة جداً جداً، التي تدفع بهم وبشبابهم إلى ميادين الجهاد. الحسين (عليه السلام) الذي عاش مئات السنين داخل الطائفة الاثني عشرية جامداً في نفوسهم، ألم يُفعّلُ في مرحلة من التاريخ واستطاع أن يُحرِّك أمة؟ وها نحن نرئ إيران، أليست إيران تشكل عقبة أمام الغرب فيها ننظر إليها نحن وفيها نفهم؟ أن الغرب ينظر لإيران شيئاً، ولبقية العرب والمسلمين شيئاً آخر. (۱)

#### لماذا غيب الأعلام في وسائل الإعلام؟

وهكذا رأينا كيف أننا في مناهجنا الدراسية، وعلى شاشات التلفزيون، وفي غيره من وسائل الإعلام، نرئ أعلاماً أخرى تقدَّم للأمة، ويتحدَّثون عنها كثيراً في المساجد، في المعاهد، في المراكز، في الجامعات، وفي كل مكان. هذه الأعلام عند من يفهم واقع الأمة الآن: أن أمريكا، أن اليهود والنصارئ يتحكّمون تقريباً في كل شيء: في الجوانب الإعلامية، الثقافية، التربوية، الاقتصادية، السياسية، في الدول كلها يتحكمون فيها، ويتدخلون في كل صغيرة وكبيرة.

هم يعرفون أن تلك الأعلام لا تصنع شيئاً لأنه لو جُسِّمَ في نفسك على أكبر ما يمكن لما كان باستطاعته أن يُحَرِّكك، ليس فيه ما يُحَرِّكك، إنها هي - كما يقال

<sup>(</sup>١) معرفة الله \_ وعده ووعيده \_ الدرس الثالث عشر.







-: (نمور من ورق، فلنضع للشباب ولنضع للأجيال نموراً من ورق، أعلاماً وهمية لا تقدِّم ولا تؤخر، ولو تكرر اسمها آلاف السنين لن تعمل شيئاً في النفوس) لأنك عندما تحاول أن تستيقظ وترجع إلى ذلك العلم لتستلهم منه شيئاً تجده فارغاً لا يمكن أن يكون فيه ما يدفعك.

لكن أعلاماً كالإمام علي (عليه السلام) كالحسن، والحسين، والزهراء، كزيد، والهادي، والقاسم، وغيرهم ممن هم على هذا النحو، هم الخطيرون في واقع الحياة، هم من لو التفت الإنسان أو التفتت الأمة لتستلهم منهم شيئاً سترى ما يشدّها، ترى ما يرفع معنوياتها، ترى المواقف المتعددة، ترى التضحية، ترى الاستبال، ترى الشعور بعظمة الإسلام، ترى الاستهانة بالأنفس والأموال والأولاد في سبيل الإسلام.

لهذا هل نجد عليًا (عليه السلام) أو نجد الحديث عن أهل البيت في مدارسنا أو مراكزنا أو جامعاتنا؟ لا يوجد، وإذا ما وُجِد كان شيئًا بسيطًا، وإذا ما جاء حديث عن الإمام علي فكُبِّر نوعًا ما يُمْسَخ ذلك التكبير بأن يقال: هو على الرغم مها هو عليه ها هو يبايع أبا بكر، وهو إنها كان جنديًا من جنود أبي بكر، يُكبِّرونه قليلاً ثم يجعلونه بكله وسيلة من وسائل تكبير أبي بكر، فيشدونك أكثر إلى أبي بكر، فيها إذا تحدّثوا قليلاً عن علي فهو وسيلة لشدك أكثر إلى أبي بكر، أما أن يقدِّموا عليًا (عليه السلام) علماً وَحْدَه بعد الرسول (صلى الله عليه وعلى آله وسلم) فهذا ما لا يمكن. يشكل خطورة بالغة.

متى رأينا في وسائل إعلامنا حديثاً عن الإمام الهادي (عليه السلام) وعن أثره في اليمن؟ متى سمعنا برامج تتحدث عن أخباره وسيرته الحميدة وما عمله من أعمال عظيمة في اليمن وفي أوساط اليمنيين وفي هدايتهم، وهم من









كان القرامطة قد عبثوا بأفكارهم، والباطنية، وبقايا كثيرة من اليهود كانت لا تزال في مختلف مناطق اليمن؟ لا حديث عنه إلا بها يسيئ، لا حديث عنه إلا بتعسُّف، بها يقدمه ناقصاً.(١)

#### تغييب أعلام الهدى من حياة الأمة ضربها ضربة قاضية

هكذا يفكر أولئك الناس، وهم ينظرون إلى القرآن، أو ينظرون إلى أعلام الإسلام أنه قد يكون هذا الاسم، وقد يكون هذا الكتاب وإن لم يكن له أثر الآن، وإن كنا نرى هذه الأمة قد ضربناها ضربة قاضية، لكن لا يزال هذا يشكل خطورة ولو بعد حين، فيجب أن نعمل على إقصائه بأي وسيلة. (٢)

#### متى ما غاب أهل البيت غاب القرآن الكريم

أبرز مثال لدينا فيها يتعلق بصدر الإسلام، ألم يغب الإمام علي اعليه السلام) عن الساحة حوالي خمسة وعشرين سنة؟ من بعد موت الرسول اصلوات الله عليه وعلى آله، وعلى مع القرآن، والقرآن مع علي! ودائها دائها هذا التقارن، متى ما غاب أهل البيت اعتبر أيضاً القرآن غائباً في واقعه عن الأمة، وإذا ما غاب القرآن عن الأمة أيضاً فاعرف أن أهل البيت أيضاً غائبين؛ لأنهم مقترنين مع بعض. فإن كان لأهل البيت وجود فستلمس القرآن موجوداً، وحياً. (٣)







<sup>(</sup>١) معرفة الله \_ وعده ووعيده \_ الدرس الثالث عشر.

<sup>(</sup>٢) معرفة الله \_ وعده ووعيده \_ الدرس الثالث عشر

<sup>(</sup>٣) من محاضرة للسيد حسين رضوان الله عليه بعنوان: الوحدة الإيمانية.



# أبرز دور للحركة الوهابية هو فصل الأمة عن أهل البيت (عليهم السلام)

لم يكتف أعداء الإسلام من بني إسرائيل بتغييب الحديث عن أعلام أهل البيت في وسائل الإعلام والمناهج التربوية وغيرها وإنها أنشأوا المذهب الوهابي المذي تقوم ثقافته على فصل الأمة عن أهل البيت اعليم السلام، تهاماً والمنهج الذي ساروا عليه الذي يمثل الامتداد لمنهج رسول الله اصلوت الله عليه وعلى آله، الذي مسخ هوية الأمة الحقيقية وعملوا على فصل الأمة عن ما يمثل فعملوا على مسخ هوية الأمة الحقيقية وعملوا على فصل الأمة عن ما يمثل صهام أمان بالنسبة لها وهم الثقلين كتاب الله وعترة رسول الله اصلوت الله عليه وعلى آله، فكتاب الله حولوه إلى ظاهرة صوتيه وفصلوا أتباعهم عن أهل البيت اعليم السلام، وشدوا الناس إلى رموز تاريخية ممن قتلوا أهل البيت اعليم السلام، أو كانوا يحملون لهم البغض والكراهية مثل يزيد بن معاوية وطواغيت بني أمية وغيرهم حتى أصبح الحديث عن أهل البيت اعليم السلام، بالرغم من مكانتهم وفضلهم وما ورد فيهم من الآيات والأحاديث وما تحدث به التاريخ من مو اقفهم العظيمة وسيرتهم النقية حديثاً مستنكراً وغريباً.

عمل أعداء الأمة من بني إسرائيل على زرع هذا الفكر التكفيري في قلب المنطقة العربية وكلفوا أدواتهم العميلة من الأنظمة الخليجية على دعم هذا الفكر الوهابي التكفيري الذي يمثل أكبر خطر على الأمة العربية والإسلامية ويستهدف هويتها فعملوا على دعمه بالأموال الطائلة وبنوا له القلاع من مساجد الضرار والمدارس والجامعات والجمعيات وغيرها من المؤسسات التي تخدم مشروعهم التكفيري وفرضوا على الناس هذا الفكر الفتنوي بشتى الطرق والوسائل بالترهيب والترغيب والتضليل والضغط السياسي والاقتصادي على







الحكومات لتترك له المجال في الانتشار والسيطرة على المساجد والمدارس والجامعات والمعاهد وتفتح له المؤسسات الرسمية والعسكرية وغيرها حتى عم الكثير من الدول العربية والإسلامية.

وها هم التكفيريون اليوم يتحركون أدوات رخيصة لضرب أمتهم وشعوبهم وتمزيقها وبعثرتها وإهدار مقدراتها وتركيعها لأعدائها من اليهود والنصارئ، ها هم يتحركون وقد مُسخِوا تهاماً فلم يعد لديهم هوية لا إسلامية ولا هوية عربية ولا وطنية ولا قبلية بل لم يعودوا حتى على فطرتهم التي فطر الله الناس عليها.

#### الوهابيون صنيعة استعمارية

يقول السيد حسين رضوان الله تعالى عليه عن المذهب الوهابي ودوره:

هو صنيعة استعهارية من بدايته، له علاقة بالبريطانيين، من أول ما تأسس في السعودية، في نجد، كان له علاقة بالبريطانيين أيام الاستعهار البريطاني لبلادهم. وهي قضية كنا نشك فيها حتى عندما حصل فترات تأملنا فيها نفس كتابات محمد بن عبد الوهاب، كتبه، وإذا هي فعلاً ليست عمل شخص من نجد، كأفكار، كأطروحة، هذا عمل أشخاص باحثين، عمل أشخاص، يعني: مثلها تقول: البريطانيون هم كانوا مهتمين به، وهو يقوم على قضية يمهد للاستعهار؛ لأنه يساعد على تفريغ الهوية، يساعد على نسف بعض المبادئ التي تؤدي إلى أن يبقى المسلمون معتزين بولائهم، معتزين بتاريخهم، معتزين باعلامهم، تنسف هذه، تقدم كلها باعتبارها بدعة، أو شرك! من عند مولد رسول الله (صلوت الله عليه وعلى آله) وزيارته، والقباب هذه، يقولون: القباب هذه شرك، وأشياء من هذه.







وتركيز عليها بشكل كبير؛ لنسف كل المعالم الإسلامية في المنطقة، المعالم الإسلامية، هم حاولوا في هدم قبة رسول الله اصلوات الله عليه وعلى آله) قالوا: إنها بدعة، وجودها هذه هو مخالف لسنة النبي! القبة ماذا فيها؟ القبة تشير إلى أن هناك واحد، مثلاً الإمام الفلاني، أو الشخص الفلاني، العالم الفلاني، أليسوا أعلام هكذا من تاريخ الإسلام؟ هم يريدون أن تصبح الأمة لا يوجد معها آثار، ولا أعلام، ولا شيء... مبدأ التعظيم، التعظيم هذا نفسه يضربونه تهاماً، التعظيم على أساس ديني، هذا يضربونه.

أي الفكرة في البداية تقوم على نسف المعالم الإسلامية، ونسف التعظيم على أساس ديني لأي عالم مثلاً لأي أثر إسلامي، (هذا ما يجوز، شرك.!!) عندما يسير واحد يزور رسول الله اصلوات الله عليه وعلى آله، ويريد يقبل جدار القبة أو كذا.... هذه وحدة كبيرة عندهم، يركله المطاوعة، يركلون الزوار! وهذه من أسس تهيئة الأمة لقابلية الاستعهار، عندما تكون لم يعد لها علاقة بتاريخها الإسلامي، بهاضيها الإسلامي، بأعلامها الإسلاميين، برموزها الدينية. هم كانوا يعتدون حتى على المقابر، مقابر المدن العلمية التي يكون فيها أضرحة، فيها العالم الفلاني، فلان، فلان. إذا رأى لوحة يسقطها، يكسرون الأضرحة، في صعدة، كسروا كثيراً، كانوا يغزون المقبرة في الليل.

تجد في مواجهة اليهود والنصارئ، في مواجهة أمريكا وإسرائيل لا يوجد لهم فاعلية في الموضوع، كان قد أقاموا في أفغانستان خلافة إسلامية، أمير المؤمنين، دولة إسلامية، وخلافة، كانوا أعداداً كبيرة، وفي الأخير تلاشوا، شكلوا هزيمة بشكل غريب في أفغانستان، وكانوا أعداداً كبيرة، ولديهم أسلحة.





في اليمن أيام وجود الاتحاد السوفيتي وروسيا بعد في أفغانستان، حركة هنا، جهاد، ودعوة للجهاد في سبيل الله، وصناديق في المساجد، وتبرعات، ويرسلون الشباب إلى أفغانستان، وفي الأخير اتضح بأنه أمريكا كانت تتبنى هذا، أمريكا نفسها، كانت بتوجيهات أمريكية ويقيمون معسكرات بتمويل أمريكي .... والآن لم يعد هناك جهاد! قد أمريكا موجودة هناك، انتهى الجهاد، غلقوا الصناديق، لم يعد هناك جهاد في سبيل الله!(١)

ويقول في الدرس السابع من دروس مرمضان:

﴿وَاتَّخِذُوا مِنْ مَقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصَلّى ﴾ [البقرة: من الله لما لهذا من أثر نفسي، ولما لهذا من ربط تاريخي، ربط روحي، هذه قضية هامة، استشعار وحدة المسيرة الإلهية، وأن تبقى آثار من آثار إبراهيم، مقام إبراهيم لا يزال باقياً تصلي بالقرب من ذلك المكان، يربط مشاعرك بإبراهيم، هذا يلهم فيها يتعلق بالاقتداء، فيها يتعلق بالسلوك؛ لأن قضية الآثار، الآثار الدينية التي تمثل معكماً من معالم مسيرة الدين يكون لها أثرها الروحي في الناس.

هذا يبين أهمية الآثار، المعالم الدينية فيما تتركه من أثر في النفوس، والأعداء يفهمون هذه؛ لهذا حاولوا في كثير من الآثار الدينية، في مكة والمدينة أن يجردوها تهاماً من أي شكلية يجعلها توحي بهذا الشكل، مسجد معين يحولونه، ويغيرونه إلى نمط جديد من البناء فلا تعد ترى فيه أي أثر إلا أنه بني في عام ألف وأربعائة وكذا! يعني قبل عشر سنين ثهان سنين لم تعد الآثار الإسلامية باقية.

كان المفروض حتى مسجد رسول الله (صلوات الله وعلى آله) يحافظون

<sup>(</sup>١) من محاضرة للسيد حسين رضوان الله عليه بعنوان: الوحدة الإيمانية.





عليه بشكليته، يحافظون على نمط المدينة بشكليتها يعملون لهم عمراناً خارج محيط هذه، ويجعلونها منطقة غير قابلة إلا فقط للترميم على نفس النمط، كما يعملون هم بهاذا؟ بآثارهم هم، آل سعود، قصر (الديرة) في الرياض تراه يملجونه بطين، ويتركون بابه على ما هو عليه، بنفس النمط الذي هو عليه من يوم أن اقتحمه (عبدالعزيز)، لأن عبد العزيز اقتحمه وقتل الأمير الذي كان فيه.

تلاحظ كيف كانت فعلاً قضية تؤكد: بأن الأشياء التي تعتبر من الأساسيات في معتقدات الوهابية: نسف الإلتفاتة الدينية لآثار إسلامية، أو معالم دينية، قالوا: شرك! أن هذه فعلاً عندما تقرأ كتب محمد بن عبد الوهاب، وتنظر فعلاً إلى رؤية المستعمرين، رؤية المحتلين، رؤية الأعداء الذين يحاولون أن يزيلوا الأشياء التي هي آثار تشد الناس إلى تاريخهم الديني إلى بداية حركة الإسلام، آثار الإسلام (شرك شرك، شرك) كلها يحاولون أن يغيروا معالمها مها أمكن، يغيرون معالمها تهاماً، ولا يتركونك ترى الكثير منها ليخلقوا فراغاً روحياً عند الناس، فراغاً روحياً ينسف ذلك التأثر الذي ماذا؟ له قيمة إيجابية، وتربطك بتاريخك الديني.

عندما تدخل المدينة وكأنك عدت إلى القرن الأول ترى مسجد رسول الله الله عليه وعلى آله) ترى الأشياء وكأنك سافرت إلى ما وراء ألف وأربعهائة سنة، أليس الأثر سيكون كبيراً في النفس؟ هم يعرفون أهمية التراث؛ ولهذا عندهم قضية هامة موضوع التراث، لكن التراث الجاهلي يهتمون به أما التراث الديني يحاربونه كلهم، يحاربونه كلهم! يحاربونه الأعداء، ومذهب من داخل الأمة تقوم عقائده على نسف معالم الدين، وآثار الدين! حتى أنهم حاولوا في مرحلة من مراحل حركتهم الوهابيين أن يدمروا قبة رسول الله اصلوات الله عليه وعلى آله)!.





يحاولون في ترتيبات بناء المسجد، وزيارة قبر رسول الله (صلوات الله عليه وعلى آله) أن تكون بالشكل الذي لا تتمكن أن تراه، أو تستحضر في ذهنيتك: أن هناك داخل هذا المبنى رسول الله (صلوات الله عليه وعلى آله) فقط ممر واحد، وممر ضيق، ومجموعة من المطاوعة، والجنود يدفعونك: (هيا، تحرك!) باب واحد تدخل من باب، وتخرج من باب بسرعة (هيا بسرعة) لا يتركونك تلتفت لشيء، لا يتركونك تبقى تستحضر في ذهنيتك، تعود إلى ما قبل ألف وأربعائة سنة أبداً! ألم يكن بالإمكان أن تكون الزيارة ممرين؟ كان بالإمكان أن تكون ممرين، لكن لا، ممر واحد فقط وبسرعة هيا!.

محراب النبي (صلوات الله عليه وعلى آله) يضعون فيه مجموعة كراسي، يملؤونه بالكراسي لا يتركونك تجلس فيه، أو تصلي فيه كل هذه الأشياء (بدعة، شرك، هيا، لا تلمس شيئاً) عندما تلمس شيئاً يبدو وكأنك تلمس شيئاً يعود بذهنيتك إلى قرون من تاريخ الأمة هذه يقول لك: ممنوع! وبطريقة وقحة، بعض المطاوعة يركلون الناس بأقدامهم، يركلونهم فعلاً، يدفعونهم، ويركلون بعضهم، ويضربونهم، والبعض يقودونه إلى السجن؛ لأنه حاول أن يلمس قبة رسول الله (صلوات الله عليه وعلى آله) ويقبلها! لكن اذهب لتقبل جنب الأمير لا يوجد مانع، قبل جنبه، قبل يده وهو حتى لا يبادلك التقبيل يبقى واقفاً وهم يقومون بتقبيله في جنبه، أو يقبلون يده فقط، وهو لا يبادلهم، ويتبركون بهذا، وتراهم يذهبون لهذا! لكن هناك، لا، ممنوع!. (١)

•••

<sup>(</sup>١) الدرس السابع من دروس رمضان.







# أهل البيت (عليهم السلام) ودورهم في مواجهة التحريف والانحراف

في الوقت الذي كان الرسول (صلوات الله عليه وعلى آله) والمسلمون المخلصون معه يعملون جاهدين على نشر الإسلام وإعلاء راية التوحيد كان بنوا أمية ومن لف لفهم وبدعم خفي من اليهود يخططون لمستقبل الأيام كيف يسيطرون على الدولة الإسلامية التي ظهرت ملامحها بعد أن هزم الشرك وتلاشت أحلام اليهود وانطفأت نار فارس وتهاوت تيجان كسرى.

ولم يكن الرسول (صلوات الله عليه وعلى آله) غافلا عن النوايا الخبيثة التي يبيتها بنو أمية وهم أعداء الإسلام الألداء في الجاهلية والإسلام ولقد كان يعرف بأن قلوبهم ما زالت مليئة بالحقد والكراهية على الإسلام وعلى أمة الإسلام فكان يعمل على تحذير الأمة منهم ومها قال:

«يهلك الناس هذا الحي من قريش» قالوا فها تأمرنا؟ قال: «لو أن الناس اعتزلوهم». (١)

وقال (صلوات الله عليه وعلى آله) «هلاك أمتي على يدي غلمة من قريش». (۲)
وقال (صلوات الله عليه وعلى آله) «إذا بلغ بنو أمية أربعين اتخذوا دين الله
دغلا وعباد الله خولا ومال الله دولا». (۳)

وروي أيضاً أن رسول الله (صلوات الله عليه وعلى آله) قال: «إني رأيت في منامي

<sup>(</sup>٣) الحاكم في المستدرك (ج٤ ص ٤٧٤).







<sup>(</sup>١) البخاري في علامات النبوة في الإسلام (ج ٢ ص ٤٥٣).

<sup>(</sup>۲) البخاري (ج۲ ص ٤٥٣).

كأن بني الحكم بن أبي العاص ينزون على منبري كما تنزو القردة» قال فما رؤي رسول الله (صلوات الله عليه وعلى آله) مستجمعا ضاحكا حتى توفي. (١)

وفي نفس الوقت تحصين الأمة وشدها بشكل مستمر إلى أهل بيته كونهم صهام الأمان لها وكثيرا ما كان يقول: «إني تارك فيكم ما إن تمسكتم لن تضلوا من بعدي أبدا كتاب الله وعترتي أهل بيتي إن اللطيف الخبير نبأني أنهما لن يفترقا حتى يردا على الحوض» «أهل بيتي فيكم كسفينة نوح من ركبها نجى ومن تخلف عنها غرق وهوى» ومئات الأحاديث التي تشد الأمة إلى أهل بيت رسول الله (صلوات الله عليه وعلى آله).

حتى في آخر أيام حياته وهو على فراش الموت طلب منهم أن يقدموا له كتفاً ودواة ليكتب لهم كتابا لن يضلوا بعده «هلم أكتب لكم كتابا لا تضلوا بعده» وأدرك المتربصون ماذا يريد الرسول أن يكتب في ذلك الكتاب فأثاروا ضجة جعلت النبي يعدل عن كتابة ذلك الكتاب وأن يكتفي بقوله: «أذكركم الله في أهل بيتي أذكركم الله في أهل بيتي أذكركم الله في أهل بيتي».

## متى تحرك حملة الموروث الجاهلي من بني أمية في مؤامرتهم

ما أن التحق الرسول (صلوات الله عليه وعلى آله) بالرفيق الأعلى وعزل الإمام علي (عليه السلام) ومعه عزل القرآن الكريم حتى كشر بنو أمية عن أنيابهم ووقفوا ضد الموروث الرسالي الذي يمثّل الإسلام الحق الإسلام القرآني الإسلام المحمدي الأصيل.

واستمر تآمرهم بوتيرة عالية وتهيأت لهم الأجواء بحيث لم تمض خمسة

<sup>(</sup>١) الحاكم في المستدرك (ج٤ ص ٤٧٤).









وعشرون سنة من بعد موت رسول الله اصلى الله عليه وعلى آله وسلم) حتى استحكمت قبضتهم على الأمة وحتى قال زعيمهم أبو سفيان بعد أن وصلت الخلافة إلى غلمان بني أمية (تلاقفوها يا بني أمية فوالله ما أدري ما من جنة ولا نار وإنها هو الملك.)

وهكذا تحرك بنو أمية بالموروث الجاهلي ممزوجاً بالتحريف اليهودي فكراً وسلوكاً وأخلاقاً حتى صار الموروث الجاهلي هو المستحكم، وهكذا كل موروثات الجاهلية من مساوئ الأخلاق، من المفاسد والشر والفساد والطغيان، والإجرام، نزعة التسلط كل هذا كان يحمله الطرف الآخر الذي هو الجانب الأموي.

ولقد حصل ما كان يخاف النبي (صلوات الله عليه وعلى آله) من وقوعه فقد قال أنس بن مالك: ما أعرف شيئاً مها كان على عهد النبي (صلوات الله عليه وعلى آله). قيل: الصلاة. قال: أليس صنعتم فيها ما صنعتم؟ (١).

أمام هذه المؤامرات لم يقف أهل البيت (عليهم السلام) متفرجين وإنها تصدوا لها بكل وسيلة وطريقة وكان يدرك النظام الأموي بأن العقبة التي ستقف أمامهم وما يشكل صهام أمان للأمة هم أهل بيت رسول الله (صلوات الله عليه وعلى آله) فوقف بوجههم بكل ما أوتي من قوة وعمل على تحريف الدين ليتلاءم مع مخططاته وقف بوجه الإمام علي والحسن والحسين (عليهم السلام) الذين سيتحركون بالموروث الرسالي الإيهاني القرآني المحمدي الذي كانوا يحملونه. الطرف الأموي الذي كان يُمثِّل الشر والفساد والطغيان والزيف والغرور

<sup>(</sup>تحرير الأفكار للسيد المجاهد بدر الدين الحوثي رحمة الله عليه ص ٢٩٢).





<sup>(</sup>١) البخاري (ج٢ من فتح الباري ص١١).

والباطل كان يرئ في أهل البيت خطراً على مصالحه، خطراً على نفوذه، خطراً على نفوذه، خطراً على هيمنته، خطراً على سلطته في الأمة، وفي المقابل كان يرئ أهل البيت اعلى هيمنته، خطراً على سلطته في الأمة، وفي المقابل كان يرئ أهل البيت اعلى أمية أكبر خطر على قيم الإسلام وعلى مبادئ الإسلام، وعلى أمية أكبر خطراً حقيقياً على أمة رسول الله (صلوات الله عليه وعلى الله) خطراً على الأمة حتى في مستقبلها.

### المؤسف بأن النهج الأموي هو الذي استمر في الأمة

وهكذا بمجرد أن ابتعدت الأمة عن أهل البيت اعليهم السلام) والمنهج القرآني كان البديل الذي هو نهج الاستبداد والله النديل الذي هو نهج الاستبداد والملك العضوض والجور والظلم والفساد والطغيان، والتجرد من القيم والإنسانية. وهو - للأسف الشديد - النهج الذي استمر في الأمة، استمر نهجاً واستمر أساساً عقيدةً فكراً منطلقاً لكل الظالمين والجائرين والفاسدين والطغاة في واقع الأمة جيلاً بعد جيل.

وتجلى في واقع الأمة خطرهم الحقيقي من مواجهتهم للإمام علي اعليه السلام) الذي كان الممثل للإسلام المحمدي الأصيل ومن بعده الحسن ثم الحسين ثم خيرة أصحاب رسول الله (صلوات الله عليه وعلى آله) فمن الجمل إلى صفين إلى الحرة وقتل الأنصار والمهاجرين في المدينة إلى استباحة الأعراض والممتلكات إلى ضرب الكعبة بالمنجنية وإحراقها إلى قتل المسلمين وهم متعلقون بأستار الكعبة إلى عاشوراء بكل ما فيها من المأساة والمحنة، بكل ما تجلّى فيها من حقيقة أولئك الطغاة المجرمين والظالمين فيها هم عليه من شروحشية وطغيان وإجرام ضد أهل بيت رسول الله (صلوات الله عليه وعلى آله) حتى









قال يزيد بن معاوية بصريح العبارة ورأس الإمام الحسين موضوعاً أمامه وهو يضرب ثناياه بكل حقد وتوحش وهو يردد (١):

جزع الخزرج من وقع الأسل ثم قالوا يا يزيد لا تشل وعدلناه ببدر فاعتدل

ليت أشياخي ببدر شهدوا لأهلوا واستهلوا فرحا قد قتلنا القرم من ساداتهم

#### وحصل ما كان يخشاه رسول اللّه من بني أمية

لم تكن هذه الأحداث والمآسي وليدة يومها، فمنذ أن استحكمت قبضة الأمويين على العالم الإسلامي وحكموا العالم الإسلامي «اتخذوا دين الله دغلا، وعباده خولا، وماله دولا»، وهذا ما كان الرسول (صلى الله عليه وعلى الله وسلم). أخبر به وتحدث عنه، أنهم حينها يتمكنون من الهيمنة على الأمة، والسيطرة على مقاليد أمر الأمة فالنتيجة هي هذه: يتخذون دين الله دَغلاً. وهذه جناية كبيرة جداً جنوها في واقع الأمة نفسها.

عندما أفسدوا على الأمة دينها بتحريف مفاهيمه، ونزع جوهره ولُبِّه، ومسخ حقائقه، وحينها جعلوا من الأمة «خولا» يعني: خدماً، حولوا الأمة إلى أمة مستعبدة تخدمهم، حولوها إلى أمة مسخرة في خدمتهم. «وماله دولا» المال العام الحق العام للأمة بكله استأثروا به وجعلوه خاصاً بهم لمصالحهم الشخصية في التَّرف من جانب، وفي تعزيز نفوذهم وهيمنتهم من جانب آخر، فالنتيجة كانت في شراء الولاءات والمواقف وشراء الناس من جانب آخر، فالنتيجة كانت نتيجة فضيعة.





<sup>(</sup>١) مقاتل الطالبيين.

## عمل بنو أمية على صنع أمة تقبل بباطلهم وشرهم وفسادهم

النتيجة لهكذا مهارسة «اتخذوا دين الله دغلا، وعباده خولا، وماله دولا» النتيجة كانت هي أن وصل واقع الأمة إلى حالة فضيعة من التدني في الأخلاق، والإفلاس في القيم لدرجة وصلت في بعض منها، في بعض من الحالات، في بعض من المجالات إلى أسوأ مها كان عليه الحال في العصر الجاهلي فيها قبل الإسلام؛ لأنهم عندما اتخذوا دين الله دغلاً عمدوا إلى استهداف كل القيم المهمة، استهدفوها وعملوا على تضييعها من واقع الأمة.

كل الأخلاق الكريمة كذلك استهدفوها حتى يؤقلموا الناس فيتقبلوهم بكل باطلهم وسوئهم وشرهم وفسادهم وطغيانهم، وحتى لا يكونوا حالةً لا تركب في واقع الأمة، فولَّفُوا واقع الأمة بكله ونزعوا منها الأخلاق والقيم والمبادئ الأساسية التي تمثل منعةً وحهايةً للأمة من تقبلهم، ومن الإذعان لهم، ومن الخضوع لهم، ومن الاستسلام لشرهم وفسادهم وإجرامهم وطغيانهم، فهي عملية توليف للأمة حتى تتقبلهم بكل ما هم عليه، وبكل ما هم فيه، وبكل النتائج السلبية لهيمنتهم وسيطرتهم على مقاليد الأمور.

## في بعض من الحالات استوى واقع الأمة في إسلامها وفي جاهليتها

في بعض من الحالات استوى واقع الأمة في إسلامها وفي جاهليتها، وبقي في واقع الناس من الإسلام واقعاً شكلياً بعيداً عن الجوهر والمضمون والأساس الفاعل والمؤثر في حياة الناس، وبذلك فعلاً كانت المأساة كبيرة جداً؟ لأنهم غيبوا من الدين ما به صلاح الناس والحياة وما تتعزز به مكارم الأخلاق والصفات الحميدة وما يبني واقع الأمة على ما أراده الله لها كأمة مستخلفة





في الأرض، لها مسؤولية كبيرة ويُناط بها مهام عظيمة وجسيمة، ويُراد لها أن يكون لها الريادة والسيادة في الأرض، ووصلت الأمور إلى أن كانت فعلاً الحالة التي عاشها الإمام الحسين (عليه السلام). ما قبل الشهادة حالة غربة، وهي لغربة تلك القيم والأخلاق في واقع الأمة.

هذه الأمة للقيم والأخلاق دورٌ أساستي في دينها، ومعظم الدين هو قيم وأخلاق، جانب كبير من الدين مرتبط أساساً بالأخلاق والقيم، وما يتفرع في واقع الإنسان من العمل على المستوى الفردي أو في واقع الناس على المستوى الجهاعي من الأعهال والتصرفات هي ترجمة لتلك القيم وهي تفريعات عن تلك القيم وعن تلك الأخلاق تجسدها وتتفرع عنها وتعبّر عنها، فهي نتاجٌ لها، أعهال الإنسان وتصرفاته هي نتاج لأخلاقه على ضوء أخلاقه، بطبيعة أخلاقه يتصرف، يعمل، يعامل، يتخذ المواقف قوله وفعله وتصرفاته كلها.

# الإسلام أولى أهميةً كبيرةً للقيم المهمة في الحياة

والإسلام أولى أهمية كبيرة للقيم المهمة في الحياة، العدل، الإحسان، الخير، الوفاء، الصدق، الشرف، الكرامة، العزة، الإباء، الرحمة، قيم كثيرة وكثيرة تقوم عليها تعاليم الإسلام، ونجد في القرآن الكريم مساحة واسعة؛ بل نجد في قول الرسول (صلى الله عليه وعلى آله وسلم). كلمة مهمة جداً تُدلِّل على مدى اهتمام الدين بالقيم والأخلاق وإعلائه من شأنها وتركيزه عليها حينها قال فيها روي عنه: «إنما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق».

الأخلاق والقيم أساسية في دين الله لهذه الدرجة، لدرجة أنها غايثٌ أساسية وهدفٌ أساس من أهداف الرسالة الإلهية، وأساساً بها سمو الإنسان، الإنسان





حينها يتجرّد من الأخلاق والقيم يصبح في واقعه أسوأ من الحيوان، ولذلك ضرب الله في القرآن الكريم أمثلة للإنسان الذي يبتعد عها أكرمه الله به من مؤهلات إنسانية يستطيع من خلالها أن يتحلّى بتلك القيم العظيمة التي بها يسمو، بها يكون له كرامته وعزته ومقامه العظيم، وبها ينال الشرف كل الشرف، والعزة والرفعة والعلو والسمو.

نجد في القرآن الكريم يقول الله عنهم: ﴿إِنْ هُمْ إِلَّا كَالْأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُ ﴾ [الفرقان: ٤٤] وأوصاف كثيرة ﴿فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ الكَلْبِ إِنْ تَحْمِلْ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَوْ تَتْرُكُهُ يَلْهَتْ ﴾ [الأعرف: ١٧٦].

نجد في القرآن الكريم أن الله سبحانه وتعالى يُكرِّر في آيات كثيرة، ويُؤكِّد في آيات كثيرة على أهمية القيم ويُقدِّمها كأساسيات في دينه، فيها يأمر به عباده، فيها يُرشد إليه عباده، يقول الله سبحانه وتعالى: عباده، فيها يؤرِّس ألله يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي القُرْبَى وَيَنْهَى عَنِ الفَحْشَاءِ وَالْمَنْكَرِ وَالْبَعْيِ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ [النعل ١٠٠]، فجمع في هذه الآية أساسيات في القيم وفي مقدمتها العدل والإحسان، وإيتاء ذي القربى، في نفس الوقت أكد على نهيه الشديد عن مذام ومساوئ الأخلاق، عن الفحشاء، نفس الوقت أكد على نهيه الشديد عن مذام ومساوئ الأخلاق، عن الفحشاء، الشر وكل دوائر الشر تنحصر في داخل هذه الثلاث الخصال السيئة: الفحشاء والمنكر والبغي، يدخل فيها الظلم، يدخل فيها الفساد، يدخل فيها كل ما تبقى من المفردات التي تُدلِّل على شيء من الشر.







نجد أيضاً أن المواصفات الإيانية في القرآن الكريم مرتبطة بقيم وأخلاق، المواصفات الإيانية التي يصف الله بها عباده المؤمنين والصّابِرِينَ وَالمُسْتَغْفِرِينَ وَالمُسْتَغُفِرِينَ وَالمُسْتَغُفِرِينَ وَالمُسْتَغُفِرِينَ وَالمُسْتَغُفِرِينَ وَالمُسْتَغُفِرِينَ وَالمُسْتِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ ﴿ [الحشر:١٠]، ﴿ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ وَتَوَاصَوْا بِالمَرْحَمَةِ ﴾ [البلد:١٧] وكثير كثير من الآيات في القرآن بالكريم، مواصفات إيانية هي أخلاق، هي قيم يلتزم بها الإنسان، ويتحلّى بها الإنسان، ويَذكُو ويَشرُف بها الإنسان.

#### غابت القيم والأخلاق من واقع الأمة، نتيجة ذلك الاستهداف لها من الحكم الأموي

للأسف الشديد غابت تلك القيم والأخلاق من واقع الأمة، غابت نتيجة ذلك الاستهداف لها في واقع الأمة من الحكم الأموي، من الظالمين بني أمية، غابت من واقع الأمة، وكان البديل عنها هو كارثة، أمر فضيع جداً، البديل عنها هو: تربية الباطل، الغدر، الظلم، الفساد، الأطهاع، الكذب، نقض العهود والمواثيق، إلى غيرها. قائمة طويلة مفردات كثيرة يمكن أن يحشدها الإنسان ويتحدث بها ليُعبِّر عن واقع الأمة فيها وصل إليه في الأعم الأغلب، وقد تجلَّى كثيرٌ من ذلك كله في الأحداث التي عصفت بالأمة في عهدهم.

#### ساء واقع الأمة وتنكرت للغة الحق والمسؤولية والدين

مع هذا ساء واقع الأمة وتنكرت للغة الحق والمسؤولية والدين، وأصبحت لغة الحق وكلمة الحق لا مسموعة ولا مفهومة ولا مقبولة، ينادئ بالحق في أوساط الأمة تُدعى إليه فلا تجيب، ولا تستجيب، ولا تقبل، ولا تسمع، ولا







تصغي، ولا تعي بالرغم من التحرك الفاعل لأهل بيت رسول الله اصلوات الله عليه وعلى آله) بدأ بالإمام علي اعليه السلام) ومن بعده الإمام الحسن ثم الحسين اعليه السلام) الذين كانوا ينادون في أوساطها يدعونها، يعملون ويحرصون على أن يدفعونها في إطار مسؤوليتها التي هي شرفها وعزها فلا تستجيب! لغة الحق غير مقبولة، ولم يعد هذا معياراً لا لموقف، ولا لتوجه، ولا لعمل، ولا لمسار، ولا لنهج، ولا لمبدأ، لم يعد من المهم عند كثير من أبناء الأمة في موقفه أن يكون موقف حق أو لا. من الطبيعي كان حق أم غير حق ما كان فليكن.

لم يعد الحق معياراً لدى الأمة، تقيس به الموقف ولا تنطلق من خلاله في العمل ولا تلتزم به في الحياة، غُيِّبت هذه المسألة تهاماً يظهر هذا في عبارات التحسر التي كان كثيرا ما يطلقها أهل البيت (عليهم السلام) فها هو الإمام علي (عليه السلام) يقول لأصحابه:

«أَلا وَإِنِّي قَدْ دَعَوْتُكُمْ إِلَى قِتَالِ هَؤُلاءِ القَوْمِ لَيْلاً وَنَهَاراً، وَسِرّاً وَإِعْلاَناً، وَقُلْتُ وَقُلْمَ الْعَرْقِ اللهِ مَا غُزِيَ قَوْمٌ قَطُّ في عُقْرِ دَارِهِمْ ('' إِلاَّ وَقُلْتُ لَكُمُ: اغْزُوهُمْ قَبْلَ أَنْ يَغْزُوكُمْ، فَوَاللهِ مَا غُزِيَ قَوْمٌ قَطُّ في عُقْرِ دَارِهِمْ ('' إِلاَّ ذَلْتُمْ حَتَى شُنَتْ عَلَيْكُمُ الغَارَاتُ (")، وَمُلِكَتْ عَلَيْكُمُ الْأَوْطَانُ.

وَهِ ذَا أُخُو غَامِ دَقَدْ وَرَدَتْ خَيْلُهُ الْأَنْبَارَ ('')، وَقَدْ قَتَلَ حَسَّانَ بْنَ حَسَّانَ البَحْرِي، وَأَزَالَ خَيْلُكُمْ عَنْ مَسَالِحِهَا('').

<sup>(</sup>٥) المسالِحُ: جمع مَسْلَحَة ـ بالفتح ـ : وهي الثغر والمَرْقب حيث يُخشى طروقُ الاعداء.





<sup>(</sup>١) عُقْر الدار - بالضم - : وسطها وأصلها .

<sup>(</sup>٢) تواكلتم: وكَلَ كل منكم الامر إلى صاحبه، أي لم يتولَّهُ أحد منكم، بل أحاله كلُّ على الاخر.

<sup>(</sup>٣) شُنّت عليكم الغارات: مُزّقت عليكم من كل جانب كما يشن الماء متفرقاً دفعة بعد دفعة.

<sup>(</sup>٤) الانبار: بلدة على شاطىء الفرات الشرقى، ويقابلها على الجانب الاخر «هِيت»..

وَلَقَدْ بَلَغَنِي أَنَّ الرَّجُلَ مِنْهُمْ كَانَ يَدْخُلُ عَلَىٰ الْمَرْأَةِ الْمُسْلِمَةِ، وَالأُخْرَىٰ الْمَعَاهَدةِ (''، فَيَنْتَزعُ حِجْلَهَا ('' وَقُلْبَهَا ('') وَقُلاَئِدَهَا، وَرِعَاثَهَا ('') مَا تَمْتَنعُ مِنْهُ إِلاَّ الْمَعَاهَدةِ ('' ، فَيَنْتَزعُ حِجْلَهَا ('' ) وَقُلاَئِدَهَا، وَرِعَاثَهَا أَنْ ، مَا نَالَ رَجُلاً مِنْهُمْ كَلُمْ ('') بِالاسْتِرْجَاعِ وَالإِسْتِرْحَام ('' ) ، ثُمَّ انْصَرَفُوا وَافِرِينَ ('' ) ، مَا نَالَ رَجُلاً مِنْهُمْ كَلُمْ ('' ) وَلا أُرِيقَ لَهُمْ دَمُّ، فَلَوْ أَنَّ امْراً مُسْلِمًا مَاتَ مِن بَعْدِ هَذَا أَسَفًا مَا كَانَ بِهِ مَلُومًا، بَلْ كَانَ بِهِ عِنْدِي جَدِيراً.

فَيَا عَجَباً! عَجَباً وَاللهِ \_ يُمِيتُ القَلْبَ وَيَجْلِب الهَمَّ مِن اجْتَماع هؤُلا ِ القَوْمِ عَلَى بَاطِلِهِمْ، وَتَفَرُّ وَكُمْ عَنْ حَقِّكُمْ! فَقُبْحاً لَكُمْ وَتَرَحاً (^)، حِينَ صِرْتُمْ عَرَضاً (٩) يُرمَى: يُغَارُ عَلَيْكُمْ وَلا تُغِيرُونَ، وَتُغْزَوْنَ وَلا تَغْرُونَ، وَيُعْصَى اللهُ وَتَرْضَوْن!

فَإِذَا أُمَرْتُكُمْ بِالسَّيْرِ إِلَيْهِم فِي أَيَّامِ الْحَرِّ قُلْتُمْ: هذِهِ حَمَارَّةُ القَيْظِ ('') أَمْهِلْنَا يُسَبَّخُ عَنَّا الْحَرُّ "') ، وَإِذَا أَمَرْتُكُمْ بِالسَّيْرِ إِلَيْهِمْ فِي الشِّبَاءِ قُلْتُمْ: هذِهِ صَبَارَّةُ







<sup>(</sup>١) المعاهَدة: الذميّة.

<sup>(</sup>٢) الحِجْل ـ بالكسر و بالفتح و بكسرين ـ : الخلخال.

<sup>(</sup>٣) القُلُب بضمتين -: جمع قُلْب بالضم فسكون -: السوار المُصْمَت.

<sup>(</sup>٤) الرعاث \_ جمع رَعثة \_ وهو: ضرب من الخرز .

<sup>(</sup>٥) الاسترجاع: ترديد الصوت بالبكاء مع القول: إنّا لله وإنا اليه راجعون، والاسترحام: أن تناشده الرحمة .

<sup>(</sup>٦) وافرين: تامين على كثرتهم لم ينقص عددهم، ويروى (موفورين).

<sup>(</sup>٧) الكَلْم ـ بالفتح ـ : الجرح .

<sup>(</sup>٨) تَرَحاً ـ بالتحريك ـ أي: همّاً وحُزْناً.

<sup>(</sup>٩) الغرض: ما ينصب ليرمى بالسهام ونحوها، فقد صاروا بمنزلة الهدف يرميهم الرامون.

<sup>(</sup>١٠) حَمَارّة القيظ - بتشديد الراء وربما خففت في ضرورة الشعر - : شدة الحر.

<sup>(</sup>١١) التسبيخ ـ بالخاء المعجمة \_: التخفيف والتسكين.

القُـرِّ '' ، أَمْهِلْنَا يَنْسَلِخْ عَنَا البَرْدُ، كُلُّ هذا فِرَاراً مِنَ الحَرِّ وَالقُرِّ ، فَإِذَا كُنْتُمْ مِنَ الحَرِّ وَالقُرِّ ، فَإِذَا كُنْتُمْ مِنَ السَّيْفِ أَفَرُّ! الحَرِّ وَالقُرِّ تَفِرُّونَ فَأَنْتُمْ وَاللهِ مِنَ السَّيْفِ أَفَرُّ!

يَا أَشْبَاهَ الرِّجَالِ وَلا رِجَالَ! حُلُومُ الأَطْفَالِ، وَعُقُولُ رَبَّاتِ الحِجَالِ (٢)، لَوَدِدْتُ أَنِّي لَمْ أَرَكُمْ وَلَمْ أَعْرِفْكُمْ مَعْرِفَةً \_ وَاللهِ \_ جَرَّتْ نَدَماً، وَأَعَقَبَتْ سَدَماً (٣).

قَاتَلَكُمُ اللهُ! لَقَدْ مَلاَّتُمْ قَلْبِي قَيْحاً ''، وَشَحَنْتُمْ ' صَدْرِي غَيْظاً، وَجَرَّعْتُمُونِي فَعَنَا اللَّهُ مَامِ '' النَّهْمَامِ '' انْفَاساً ' ، وَأَفْسَدْتُمْ عَلَيَّ رَأْيِي بِالعِصْيَانِ وَالخذلان، حَتَّى نُغَبَ ' النَّهْمَامِ ' انْفَاساً ' ، وَأَفْسَدْتُمْ عَلَيَّ رَأْيِي بِالعِصْيَانِ وَالخذلان، حَتَّى نُغَبَ ' النَّهُ مَامِ ' انْفَاساً ' ، وَأَفْسَدْتُمْ عَلَيَّ رَأْيِي بِالعِصْيَانِ وَالخذلان، حَتَّى قَالَتْ قُرِيْشُ: إِنَّ ابْنَ أَبِي طَالِب رَجُلُ شُجَاعٌ، وَلْكِنْ لاَ عِلْمَ لَهُ بِالحَرْبِ.

للهِ أَبُوهُمْ! وَهَلْ أَحَدٌ مِنْهُمْ أَشَدُ لَهَا مِرَاسا (٥)، وَأَقْدَمُ فِيهَا مَقَاماً مِنِّي؟! لَقَدْ نَهَضْتُ فِيهَا وَمَا بَلَغْتُ العِشْرِينَ، وها أناذا قَدْ ذَرَّ فْتُ عَلَى السِّتِينَ! (١٠٠ وَلَكِنْ لا رَأَيَ لَمِنْ لا يُطَاعُ!

وها هو الإمام الحسين يشخص الواقع الذي كانت قد وصلت إليه الأمة فيقول وهو يرئ الواقع المظلم للأمة وقد ضيَّعت الحق ولم تعد تأبه للحق ولا تبالى بالحق، فقال: «فإن الدنيا قد تغيرت وتنكرت وأدبر معروفها واستمرت





<sup>(</sup>١) صَبَارّة الشتاء \_ بتشديد الراء \_ : شدة برده، والقُر \_ بالضم \_ : البرد، وقيل هو بردالشتاء خاصة.

<sup>(</sup>٢) حِجال: جمع حَجَلة وهي القبة، وموضع يزين بالستور، وربات الحجال: النساء.

<sup>(</sup>٣) السّدَم ـ محرّكة ـ: الهم مع أسف أوغيظ، وفعله كفرح.

<sup>(</sup>٤) القيح: ما في القرحة من الصديد، وفعله كباع.

<sup>(</sup>٥) شحنتم صدرى: ملاتموه.

<sup>(</sup>٦) النُغب: جمع نُغْبَة كجرعة وجُرَع لفظاً ومعنى.

 <sup>(</sup>٧) التّهْمَام ـ بالفتح ـ : الهم، وكل تَفْعال فهو بالفتح إلّا التبيان والتِلقاءفهما بالكسر

<sup>(</sup>٨) أنفاساً: أي جرعةً بعد جرعة، والمراد أن أنفاسه أمست هماً يتجرّعه .

<sup>(</sup>٩) مِراساً: مصدر مارسه ممارسة ومراساً، أي عالجه وزاوله وعاناه .

<sup>(</sup>١٠) ذَرَّفْتُ على الستين: زدتُ عليها، وروى المبرد «نَيّفت»، وهو بمعناه.

جدا فلم يبق إلا صبابة كصبابة الإناء وخسيس عيش كالمرعى الوبيل»، ما أعظم هذا التعبير، يا كم ساء واقع الأمة، ويا كم تغير إلى المستوى السيء جداً، انعكست آثاره السيئة في واقع الحياة ظلم، معاناة، شقاء، اضطهاد، قهر، ساء واقع الأمة وأيها سوء حينها غاب الحق بقيمه وموقفه ومبادئه من واقع الحياة، «ألا ترون أن الحق لا يعمل به، وأن الباطل لا يتناهى عنه، ليرغب المؤمن في لقاء الله محقا فإني لا أرى الموت إلا سعادة ولا الحياة مع الظالمين إلا برما».

ثم نجد تربية الباطل التي غَيَّبت، غَيَّبت الحق فلم يعد مقبولاً ولا مسموعاً، ولا مفهوماً، ولا مرغوباً، ولا مستساعاً في واقع الأمة التي كان يُفترض بها أن تكون هي أمة الحق، وأن الذين آمنوا اتبعوا الحق من ربهم ﴿وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ أَنْ يُتَبَعَ أَمَّنْ لَا وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ أَنْ يُتَبَعَ أَمَّنْ لَا يَهِدِي إِلَى الْحَقِّ أَخَقُ أَنْ يُتَبَعَ أَمَّنْ لَا يَهِدِي إِلَى الْحَقِّ أَخَقُ أَنْ يُتَبَعَ أَمَّنْ لَا يَهِدِي إِلَا أَنْ يُهْدَى ﴾ [بونسنه ] كل هذه المسألة انتهت من واقع الأمة إلى حد يَهِدي إِلَّا أَنْ يُهْدَى ﴾ [بونسنه ] كل هذه المسألة انتهت من واقع الأمة إلى حد كبير، بقي صفوة الأمة قِلَة قليلة، ثم ما كان هو البديل عنه وما كانت المعايير والأسس التي يُنظلق من خلالها وتُبنى عليها المواقف.

ولقد كان بنو أمية كما أخبر عنهم النبي اصلوات الله عليه وعلى آله «إذا بلغ بنو أمية أربعين اتخذوا دين الله دغلا وعباد الله خولا ومال الله دولا».

#### ـ تحريف المفاهيم الدينية

جانب من «اتخذوا دين الله دغلا» هو: تحريف المفاهيم الدينية بها يخدم سياستهم، أولئك الظالمون الجائرون المفسدون عمدوا أيضاً كما استهدفوا القيم، استهدفوا المفاهيم كثيراً من المفاهيم، مثل شرعنة الطاعة للظالمين وإيجابها





وجعلها من دين الله عبادةً وقُربةً إلى الله، جعلوا طاعة الظالمين من طاعة الله، وطاعةً لله وعبادةً لله، وقُربة إلى الله، وجعلوها سبيل أجر وثواب وقُربة وزُلفى، وهنذا من أعجب العجب، من أعجب ما حصل في تاريخ الأمة الإسلامية.! ومن أغرب ما حصل أن تشرعن، تصبح شرعية وتصبح دين، وتصبح عبادة، وتصبح قُربة طاعة الظالمين الجائرين.

عندما نتأمل في هذا الجانب التحريف للمفاهيم الدينية، من الذي يؤدي هذا الدور؟ ومن الذي يقوم به ويَعمد إليه؟ من هي مهمته؟ من هو الذي يشتغل هذا الشغل؟. هم علماء السوء علماء البلاط، علماء السلاطين، مع احترامي لكل العلماء الصالحين نحن لا نقصدهم، كل العلماء الصالحين المستقيمين نحن لا نقصدهم، كلامنا هنا بالتحديد عن علماء السلاطين، علماء البلاط، العلماء الذين كانوا مرتبطين بالظالمين مناصرين للظالمين، ينصرونهم عبر تاريخ الأمة وإلى عصرنا هذا لا يزالون كذلك وسيستمرون على ذلك؛ لأن العلماء صنفين: علماء سوء، وعلماء صالحين أصحاب حق وأصحاب حقيقة وواقفين في صف الحق، مُعانين مظلومين مُضطهدين.

لكن هناك علماء سوء، مهمتهم التي يهارسونها وهم جنباً إلى جنب مع الظالمين مع المفسدين مع الجائرين، مع سلاطين الجور مهمتهم هي تحريف المفاهيم الدينية، لتوظيف الدين لمصلحة الطغاة والجائرين، ولتحقيق ذلك يستخدمون أساليب متعددة منها: تنزيل النصوص الدينية في غير محلها وعلى غير واقعها وهنا جريمتان: افتراء وكذب في التوصيف، ثم جريمة التوظيف، التوظيف للنص الديني في غير محله.

أولاً يقومون بتوصيف حالة معيَّنة بغير وصفها وبغير واقعها بها يتمكنون من







خلاله على أن يطلقوا نصاً دينياً يوظفونه عليها ليتطابق عليها، مثلاً: يأتون إلى قول الله سبحانه وتعالى: ﴿إِنَّمَا جَزَاءُ الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الأَرْضِ فَسَادًا أَنْ يُقَتَّلُوا أَوْيُصَلَّبُ وا أَوْتُقَطَّعَ أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُمْ مِنْ فِي الأَرْضِ فَسَادًا أَنْ يُقتَلُوا أَوْيُصَلَّبُ والمُوانِق عنا القرآن صحيح، آية قرآنية من كتاب الله، لكنهم يُنزِّلونها على غير محلها، يأتي - مثلاً - إلى القائمين بالقسط، القائمين بالحق، الواقفين في وجه الظلم، المنادين بالعدل والعدالة فيسمي عملهم الذي هو حق وما يقومون به في سبيل إحقاق الحق وإقامة العدل، يسميه عالم السوء، عالم البلاط، يسميه حرباً لله ورسوله وإفساداً في الأرض.. و.. إلى آخره، ويصيغوا بياناً يوقعه مع غيره من أمثاله ويقرؤوا الآية القرآنية ويدعوا إلى قتلهم والتنكيل بهم وتقطيع أيديهم وأرجلهم، أو ضربهم بالطائرات أو إبادتهم بأي سلاح، يُنزل النص القرآني في غير محله، على غير واقعه، ويكذب حينها يوصًف حالة معيَّنة أنها نفس الحالة التي يتحدث عنها النص الديني في القرآن الكريم أو من الرسول على الله عليه وعلى آله وسلم).

مثال آخر: آيات الجهاد، عندما يُنزِّل آيات الجهاد وهو يقصد التحرك في خدمة الباطل فيسميه جهاداً، يسمي القتال تحت الراية الأمريكية بعناوين طائفية أو بأي عنوان آخر، يسميه جهاد، ثم يحشد النصوص القرآنية التي تتحدث عن الجهاد ولكن في غير محلها.

أنت عندما تقاتل لمصلحة الأمريكيين والإسرائيليين هذا ليس جهاداً، هذا شراً، هذا عدواناً، هذا ظلماً، هذا بغياً، لا يسمى جهاد أبداً، عندما تتحرك في أوساط الأمة تحت عناوين طائفية تُطلق على أولئك أنهم رافضة، ثم تحشر النص القرآني الذي يتحدث عن الجهاد في غير محله.





مثال آخر: عندما كانوا يقولون سواءً عن الإمام الحسين (عليه السلام) أو غيره من الثوار الذين ثاروا قياماً بالحق ونصرةً للحق وإقامةً للعدل من بعد الإمام الحسين (عليه السلام) كانوا يقولون شقّ عصا المسلمين، شقّ عصا المسلمين! وفي الحقيقة هو شقّ عصا المجرمين، عصا الظالمين، عصا الجائرين التي بها يضربون الأمة ويسوقون الأمة إلى جهنم، إلى الخسران إلى الشقاء في حياتها في الدنيا وفي الآخرة، شتّق عصا الجائرين، أما المسلمين لم يشق عصاهم هو يعمل لقوتهم، لعزتهم.

مثال آخر: هو التكفير، عندما يطلق التكفيريون اسم أو مسمى الكفر على مسلمين؛ لأنهم اختلفوا معهم في المذهب أو في الفكر أو في التوجه، فيطلقون عليهم كفاراً ثم يوردون كل النصوص القرآنية التي تتحدث عن الكافرين وكأنها تعني أولئك وهي لا تعنيهم، هم المسلمون حقاً في الأساس، هذا واحدٌ من أساليب التحريف للمفاهيم الدينية من خلال تنزيل النص الديني في غير محلّه على غير واقعه بتوصيف كاذب وافتراء وبهتان.

أسلوب آخر من تحريف المفاهيم من خلال: تقديم مفاهيم باطلة، باطلة من الأساس والافتراء على الله وعلى رسوله لإضفاء شرعيتها واعتبارها من الدين، مثلها تقدّم من شرعنة طاعة الظالمين الجائرين واعتبارها من طاعة الله وعبادةً إلى الله وقربة إلى الله، هذا واحد من الأساليب.

بنو أمية أفسدوا القيم، وقوَّضوا الأخلاق، وحرَّفوا المفاهيم، وزيَّفوا الوعي، وقلَّبوا الحقائق، وأضلُّوا كثيراً

«اتخدوا دين الله دغلا» فأفسدوا القِيم، وقوَّضوا الأخلاق، وحرَّفوا المفاهيم، وزيَّفوا الوعي، وقلَّبوا الحقائق، وأضلُّوا كثيراً وضلُّوا عن سواء







السبيل. «واتخذوا عباد الله خولا» فاستعبدوهم وسخّروهم لخدمتهم ومصالحهم. ومظاهر الاستعباد والسُخرة للأمة من جانب حُكَّام الجور والظالمين متعددة وعلى كل المستويات:

على المستوى العسكري وفي ميادين القتال؛ حيث يدفعون الكثير من الناس للقتال والقتل في سبيل تقوية أمرهم، واستحكام سلطانهم، وتعزيز هيمنتهم، وسطوة منهم بالمستضعفين، وظلماً للمظلومين، وبطشاً بالصالحين، وتنكيلاً بالأحرار، وإذلالاً للناس، وإنفاذاً لأمرهم الباطل فيها ليس لله فيه رضى، ولا للأمة فيه خيرٌ ولا مصلحة.

وعلى المستوى الثقافي والفكري؛ حيث يدفعون بعلماء البلاط ووعاظ السلاطين لتحريف المفاهيم وشرعنة الظلم، وتدجين الأمة باسم الدين، وإبعادها عن النهج القويم.

وعلى المستوى الإعلامي؛ حيث يدفعون البعض ليكونوا أبواقاً لهم، وألسنة سوء كاذبة، فينشرون الشائعات الباطلة والأكاذيب، ويقولون الزور والبهتان، ويزيّفون الواقع والحقائق، ويكتبون بأقلامهم المأجورة كذلك، خدمةً وسُخرةً وشكلاً من أشكال العبودية للطغاة.

«واتخذوا مال الله دولا» فينهبون خيرات الأمة وثروات الشعوب، ويستأثرون بالمال العام، ويتداولون به في مصالحهم الشخصية على سبيل الترف والإسراف، ولشراء الولاءات والمواقف، وشراء الذمم، ويتركون الأمة تعانى ويلات الفقر، ونكد العيش، والمعاناة بكل أشكالها.

وهكذا مضى واقع الأمة الإسلامية على امتداد التاريخ منذ استحكام القبضة الأموية على سلطان الأمة وإلى اليوم، إلا في الحالات النادرة والمحدودة والاستثنائية.







#### وكما كان هناك امتداد لحالة الانحراف التاريخية في واقع الأمة هناك أيضاً امتداد للنهج المحمدي الأصيل

وكما كان هناك امتداد للتوجه الأموي، كما كان هناك امتداد لحالة الانحراف التاريخية في واقع الأمة هناك أيضاً امتداد للحق، امتداد للقيم، امتداد للأخلاق، امتداد للنهج المحمدي الأصيل نراه في أهل بيت رسول الله (صلوات الله عليه وعلى اله). الذين كانوا كما أخبر عنهم النبي (صلوات الله عليه وعلى اله).

فكانوا هم سفينة النجاة للأمة وكانوا هم دعاة الحق والحرية والعدالة عبر التاريخ ومعهم كل الثابتين في الأمة على الحق، معهم كل الصابرين، كل المواجهين للظلم وللطغيان، كل المتمسكين بقيم الإسلام إلى يومنا هذا، وما تحرُّك الشهيد القائد السيد حسين بدر الدين الحوثي ومِن بعده السيد عبدالملك بدر الدين الحوثي لمواجهة التحريف والانحراف والطغيان والظلم والاستكبار في هذه المرحلة إلا امتداد لذلك التحرك لأهل بيت النبوة عبر التاريخ وإلى يومنا هذا في الدور وفي المنهج. ونرئ الأمة اليوم أحوج ما تكون إلى العودة إلى أهل بيت رسول الله اصلوات الله عليه وعلى آله) والتمسك بهذه المسيرة القرآنية قيادة ومنهجاً لتعود لهم ولو نفحة من نفحات العز والإباء والكرامة والحرية والاستقلال.







### ما الذي سيحمى الأمة اليوم في مواجهة أعدائها؟

يقول السيد عبد الملك بدس الدين الحوثي حفظه الله في اللقاء التاسع بالعاملين:

ما يتعلق بارتباطنا بأئمة اهل البيت (عليهم السلام) بأئمة الهدئ بأعلام الهدئ لأهل البيت جملة هذه مسألة مهمة ومسألة لا يكون الانصراف عنها إلا إلى بدائل هي بدائل ضلال أو بدائل نفاق أو بدائل زور مزورة في واقع الأمة فيها الكثير والكثير من الضلال والانحراف.

وهذا أيضاً نستند فيه بكل راحة بال، بكل اطمئنان، بكل يقين، إلى النصوص القاطعة إلى البراهين العظيمة إلى الدلائل والحجج البينة التي تعترف بها كل الأمة على وثيقة من أمرنا وعلى بصيرة من أمرنا وعلى قناعة في مسارنا ليس هناك ما يقلقنا أو يؤثر علينا أو يثير لديناً الشكوك أو يبعث على الارتياب.

هذا الموضوع بحاجة إلى تركيز عليه لماذا؟ لأن هذه المسألة لأهميتها المفصلية والجامعة لأنها أم كل التفاصيل الم كل التفاصيل الأعداء يحاولون الصدعنها، فئات الضلال فرق الضلال تيارات الضلال من داخل الأمة ومن خارج الأمة تحاول الصدعنها بكل ما أوتيت من قوة تجد هناك محاربة رهيبة جداً لمسألة الحديث عن أهل البيت أو الارتباط بأهل البيت مع أن كل الأمة حتى رموز الفئة الوهابية بن تيمية وغيره من أئمتهم وأعلامهم الكبار الذين يعتبرونهم مثلها يقولون عنهم شيخ الإسلام ولكن حتى أولئك هم يعترفون بأن محبة أهل البيت (عليم السلام) مسألة إسلامية متفقٌ عليها بين كل المسلمين.

#### كل المذاهب تعترف بوجوب محبة أهل البيت (عليهم السلام)

كل المسلمين كل المذاهب تعترف بوجوب محبة أهل البيت (عليهم السلام)







يعني من الثوابت العامة في العالم الإسلامي في كتب المذاهب في كتب عقائدها حتى في العقيدة الواسطية لابن تيمية وفي كتبهم في مجاميعهم الحديثية هم رواتهم أعلامهم محدثوهم أئمتهم كتابهم هم رووا حديث الثقلين: «إني تارك فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا من بعدي أبدا كتاب الله وعترتي أهل بيتي إن اللطيف الخبير نبأني أنهما لن يفترقا حتى يردا علي الحوض» رواه منهم المئات والآلاف وهو موجود في الآلاف من مصادرهم من كتبهم كتبه أئمتهم وعلماؤهم ومحدثوهم جيلاً بعد جيل.

فهل نتحرج منهم أن لا يزعلوا منا او يشوشوا علينا أو يكثروا من الضجيج عندنا حينها نعمل بمقتضى ما اعترفوا به هم ما كتبوه بأقلامهم وما رووه حتى هم عبر الأجيال؟ لا.

#### نص الثقلين حجة كبيرة على الأمة

نص الثقلين حجة كبيرة على الأمة ونص صريح وواضح وبين واضح وبين (ما إن تمسكتم به) نحن معنيون بالتمسك اتباع بقوة التمسك في الاتباع بقوة «ما إن تمسكتم به لن تضلوا من بعدي أبدا» حصانةٌ لنا من الضلال أمانٌ لنا من الضلال.

لاحظوا هم دائماً في ضجيج واصل بكل وسائلهم الإعلامية والثقافية والفكرية قنوات إذاعات كتب صحف مجلات منشورات يضجون دائماً وأبداً بالتعظيم لرموزه ثم يغضبون علينا وكذلك يفتحون أعينهم علينا ويبرزون الاستياء الشديد واللغو والضجيج والصراخ والنياح عندما نتحدث نحن عن رموز أهل البيت (عليهم السلام) ينزعجون أشد الانزعاج لماذا؟

طبيعي أن ينزعجوا لأن هذه المسألة هي التي تكشف ما هم عليه وتكشف









حقيقتهم تكشف مدى انحرافهم هم يحسون بالإحراج الشديد فلذلك يحبون دائماً أن تبقى المسألة هذه مغيبة وضائعة تضيع؛ لأنها مزعجة لهم ومحرجة لهم ومقلقة لهم.

# نحن معنيون أن نكون في هذه المسألة مبدئيين أن نهتم بالتعرف على تأريخ أهل البيت (عليهم السلام)

ولكن نحن معنيون أن نكون في هذه المسألة مبدئيين أن نهتم بالتعرف على تأريخ أهل البيت (عليهم السلام) هذه مسألة مهمة أن يكون ارتباطنا برموزهم وأعلام الهدئ منهم ارتباطاً حقيقياً وواضحاً بدءً بالإمام على (عليه السلام) لأنه قناة الوصل والارتباط الصحيح والسليم برسول الله (صلوات الله عليه وعلى آله) ولأن المسألة طبيعية.

إذا كان الآخرون على ارتباط عجيب جداً برموزهم ويتحدثون عنهم بالصحيح والغلط وبالحق وبالباطل وبالكذب وبالصدق يعني بكل شيء لكي يعظموهم ولكي يملؤوا بهم قلوب الناس وعيون الناس، فلهاذا نحن لا نأتي لنقدم الحق بالحق لن نحتاج أن نزيد على الحق ولا شيء أبداً، أن نتحدث عن رموز أهل البيت (عليم السلام) عن أعلام الهدى كها ينبغي أن نتحدث عنهم.

وأن نحرص على دراسة تاريخهم وسيرتهم والاستفادة منهم وأن نحرص بها تعنيه الكلمة على أن نكون متأثرين بهم متأثرين بهم في ثقافتنا في روحيتنا في أخلاقنا في قيمنا هم أعلامنا هم هداتنا هم قدواتنا هم أسوتنا هم الذين نتطلع على الدوام إلى كيف كانوا في عبوديتهم لله كيف كانوا في جهادهم كيف كانوا في صبرهم كيف كانوا في تضحياتهم كيف كانوا في ثباتهم كيف كانوا في روحيتهم العالية العظيمة الإيهانية المتميزة ونراهم كيف كانوا بها تعنيه





الكلمة نجوماً في هذه الحياة نجوماً للأمة أعلام هدئ بها تعنيه الكلمة للأمة.

لا يليق بنا أن نقصر وأن نبتعد عن تاريخهم عن المعرفة بهم عن إبراز هذا التأثر وهذا الارتباط بهم، هذا الذي يليق بنا وهذا الذي يحمينا ثقافياً، هذا الذي يضمن لنا الشعور الوجداني بهذا الامتداد إلى رسول الله أنت في طريق واضحة وبينة نهج بين وصراط مستقيم ومنهج قويم وأنت ترئ أعلامك في هذا الطريق قدواتك في هذا الطريق إلى رسول الله علم هدى إثر علم هدى إثر علم هدى عبر الامتداد الزمني إلى عصرك.

وأنت ترئ هذا الامتداد تسير على بينة وتتحرك مطمئن البال تستطلع في واقع الحياة تتجه في ميدان الحياة تنهض بالمسؤولية تتحرك وأنت تعي مسؤوليتك ومن أنت وما هو امتدادك وارتباطك بالحق وأعلام الحق على مسؤوليتك ومن أنت وما هو امتدادك وارتباطك بالحق وأعلام الحق على أساس قول الله سبحانه وتعالى «اهدِنَا الصِّرَاطُ المُستَقِيمَ \* صِرَاطَ الذينَ أَنعَمتَ عليهم نسير بعدهم الذينَ أنعَمتَ عليهم نسير بعدهم أولئك الأعلام الذين أنعم الله عليهم بالهدى فكانوا هم الهداة فيها قدموه وفي سلوكهم في أعهالهم في مواقفهم في جهادهم في تضحيتهم، هذا موضوع مهم سلوكهم في أعهالهم في مواقفهم في جهادهم في تضحيتهم، هذا موضوع مهم هو الكفيل بحهاية الأمة.

## الذين ابتعدوا عن أهل البيت إنما اتجهوا إلى بدائل لا ترقى إلى مستوى أهل البيت

لاحظوا الذين ابتعدوا عن أهل البيت إنها اتجهوا إلى بدائل إنها اتجهوا إلى بدائل أمبح لهم رموزهم أكثرهم من العجم أكثر رموزهم من العجم.

فعلى كلِّ نحن لنعي جيداً أن الآخرين إنها يتجهون إلى بدائل نحن لسنا







بحاجة إلى البدائل ولا هناك ما يحرجنا ولا يصدنا لا عن الرسول ولا عن الإمام علي ولا عن أعلام الهدى من آل محمد ليس هناك ما يحرجنا في هذا الموضوع لا في سيرتهم ولا في مواقفهم ولا فيها كانوا عليه ولا في النصوص ولا في المستند ولا في المبدأ ولا في الحجج ولا في الدلائل ولا في البينات ولا في البراهين التي نستند عليها ونحن على وثاقة من أمرنا وبصيرة من أمرنا واطمئنان نمشي في الطريق واطمئنان لمسيرتنا، ما هناك ما يحرجنا أبداً بكل اطمئنان نمشي في الطريق مرتاحين بدون قلق أبداً.

## ماذا كانت مشكلة اليهود والنصارى؟ أليست حالة انحراف مع احتفاظ بالعناوين

الآخرون إنها يتجهون إلى بدائل ولكن كل مسارات الضلال وإن حملت عناوين إسلامية منتهاها الشيطان؛ لأنك عندما تذهب إلى بديل ماذا كانت مشكلة اليهود؟ ماذا كانت مشكلة النصارى؟ أليست حالة انحراف مع احتفاظ بالعناوين، هم احتفظوا بالعناوين أنهم أتباع الأنبياء وأنهم أصحاب الرسالة وأنهم، وأنهم، وأحياناً اتجهوا اتجاه الغلو الفظيع ولكن هذا لم يفدهم شيئاً أصبحت حالتهم حالة انحراف بها تعنيه الكلمة.

#### كيف يجب أن يكون ارتباطنا وو لاؤنا لأهل البيت (عليهم السلام)

نحن في واقعنا لا يكفي كذلك مجرد الانتهاء مجرد الادعاء مجرد الانتساب، لا، لابد أن يكون هذا الانتهاء انتهاء عملي، انتهاء صادق وقائم على اتجاه عملي ثمرته في الالتزام العملي ثمرته في أن نكون كها يراد لنا أن نكون في هذا المنهج أمةً مستنيرةً مهتديةً واعيةً مؤمنةً صالحةً صادقةً متقيةً لله سبحانه وتعالى، أمةً







مجاهدةً معطاءةً محسنةً تصلح في أرض الله وتحسن إلى عباد الله، هذه هي الثمرة العملية.

أما حين يدعي الإنسان ويفتخر أنه في خط الولاية وفي طريق الحق ثم ليس هو ذلك الذي يلتزم ولا هو ذلك الذي يستفيد ولا هو ذلك الذي يرتبط ارتباط الهداية ولا ارتباط الوكاء ولا ارتباط الالتزام العملي ارتباطك هذا يا أخي - ارتباط يفترض أن يكون ارتباطاً ثقافياً منهجياً عملياً أخلاقياً له امتداد في واقعك العملي.

#### الخوارج من أكبر العبر في التاريخ الإسلامي

لاحظوا من أكبر العبر والدروس في التاريخ ما حدث للخوارج الخوارج أولئك كانوا من جيش الإمام علي (عليه السلام) ناس مجاهدين مع الإمام علي ومن أصحاب الإمام علي ومع الإمام علي (عليه السلام) في موقفه ولكنهم كذلك لم يستوعبوا كما ينبغي كيف يكون ارتباطهم بالإمام علي نفسه كعلم هداية وكيف يفترض أن يكون توليهم للإمام علي وولائهم للإمام علي (عليه السلام) فلم يكونوا يستفيدون منه فيها يقدمه لهم من إرشاد ووعي وبصيرة ونور. السلام) فلم يكونوا يستفيدون كما ينبغي وكان لديهم في النتيجة وفي النهاية قابلية لا نحراف قابلية كبيرة جداً وانحرفوا انحرافاً كبيراً عن الإمام علي (عليه السلام) ورفعوا مقولتهم الشهيرة (لا حكم إلا لله) بمعنى غير المعنى الذي تتضمنه هذه العبارة (كلمة حق أرادوا بها باطلاً واتجهوا إلى الباطل وكان موقفهم من الإمام علي (عليه السلام) في حالة انحرافهم موقفاً فضيعاً وصل إلى درجة تكفيرهم على (عليه السلام)







للإمام على (عليه السلام) ومحاربتهم للإمام على (عليه السلام) وخروجهم عن خط الهداية وطريق الهداية ومنهج الهداية.

في النهاية ضلوا وضاعوا تاهوا وخسروا، لاحظوا أرادوا أن يكونوا كباراً لا يحتاجون أحداً يتعاملون مع الله رأساً وبدون ارتباط بقنوات الهداية نهائياً فضلوا وتاهوا لأنهم بهذا عصوا الله خالفوا توجيهات الله سبحانه وتعالى.

## الله قد رسم لنا طريق ليس من صلاحياتنا و لا من حقنا أن نقوم نحن باختيار بدائل

الله قد رسم لنا طريق ليس لنا ولا من صلاحياتنا ولا من حقنا أن نقوم نحن باختيار بدائل حتى فيها يربطنا بالله بهديه بدينه بمنهجه أن نختار لنا بدائل عن الطريقة التي قد رسمها لنا الله استجابتنا الصحيحة لله أن نقبل منه حتى الطريقة التي رسمها لنا وانحرافهم عن الإمام علي (عليه السلام) منشأه ماذا موقفهم مع الإمام علي نفسه لم يرتبطوا به كها ينبغي الارتباط المحدد في حديث الولاية وفي النصوص وعندهم أنهم أعلم من الإمام علي.

في الأخير كفروا الإمام على (عليه السلام) وحاربوه وخسروا وتحقق فيهم ما سبق الخبر به عنهم على لسان رسول الله (صلوات الله عليه وعلى آله) فكانوا هم المارقين كانوا هم المارقين لأن علياً (عليه السلام) أخبر الرسول عنه أنه سيقاتل الناكثين والقاسطين والمارقين فكانوا هم الذين يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمية.

مع أنهم كانوا عبّاداً وكانوا أيضاً على درجة عالية في العبادة في جانب العبادة إحياء الليل والركوع والسجود، يحكي قمبر مولى الإمام علي اعليه







السلام، أن الإمام على خرج ذات ليلة في ليلة حراسة يتفقد حالة الحراسة في الكوفة ومعه قمبر وهذا خادم الإمام على اعليه السلام، فمر ببيت أحد أولئك فإذا هو يتهجد في الليل ويقرأ قول الله تعالى: ﴿أَمْ مَنْ هُوَ قَانِتُ عَانَاءَ اللَّيْلِ سَاجِدًا وَقَائِمًا يَحْذَرُ الآخِرَةَ وَيَرْجُو رَحْمَةَ رَبِّهِ ﴾ [الزمنة] ويبكي بكاءً شديداً فتأثر قمبر بهذا الشخص يسمعه من خلف البيت وهم يمرون في الطريق في الشارع سمع ذاك يبكي يبكي ويقرأ هذه الآية ويتهجد قال أما والله إني لأظنك منهم قمبر انخدع به.

الإمام على (عليه السلام) التفت إلى قمبر وقال له: (نومٌ على يقين خير من عبادة في شك) ولمح له أن ذلك الرجل قد لا يكون من أولئك المذكورين في الآية لأنه يفقد اليقين يفقد الوعي يفقد البصيرة، القضايا الأساسية ليس عنده وعي بها المبادئ الرئيسية ليس له ارتباطٌ بها متجه هكذا في التفاصيل وتاركُ للمبادئ ومنصرفٌ عن المبادئ.

قال قمبر فوجدت ذلك الرجل ـ لأنه كان يعرف ويعرف بيته ويعرف من هو فوجدته قتيلاً بين أهل النهروان بين الخوارج الذين حاربوا الإمام علياً (عليه السلام) وقتلوا فقلت يا عدو الله غررتني من نفسك كان أمير المؤمنين أعلم مني بك.

فلاحظوا كيف كانت نتيجة انخلاعهم انصرافهم خروجهم عن هذا المبدأ هذا المبدأ يشكل ضهانة لك في التفاصيل ضهانة لك من الضلال حهاية لك من التيه في عالم مليء بالظلام والضلال والمضلين والمبطلين.

فإذن تولينا هذا هو ارتباط كلي تحددت لنا فيه الطريق ومعالمها ومنهجها نتحرك على بصيرة على بينة على نور من الله سبحانه وتعالى أمامنا رموزنا وهداتنا وقدواتنا الذين نقتدي بهم ونَفتخر والله باقتدائنا بهم واهتدائنا بهم









تعظيمنا لهم وتقديسنا لهم نفتخر ليس في أمرهم ما يحرجنا وللآخرين رموزهم، لهم رموزهم ولهم أعلامهم لكن نحن رموزنا هم هؤلاء الذين هم امتداد ضمن خط الولاية ابتداءً بالإمام علي اعليه السلام) بعد رسول الله محمد اصلوات الله عليه وعلى آله).

ثم نعي أن هذا الارتباط يمتد إلى واقعنا العمل الذي ينتمي حقاً إلى مبدأ الولاية سيكون عليه أثر هذا الانتهاء وعياً بصيرةً تزوداً للهداية ارتباطاً مستمراً بالهدى يحرص على الدوام أن يزداد وعياً أن يزداد بصيرةً وعلى يقين وحتى في الروحية وحتى في العمل وحتى في الموقف وحتى في السلوك وحتى في التصر فات.







## قطرة من بحر ما قيل من الشعر في أهل البيت (عليهم السلام)

وبعظمة أهل البيت اعليهم السلام، وما يمتلكونه من مكارم الأخلاق ومحاسن الصفات وبمكانتهم العالية وجهادهم وشجاعتهم وتضحياتهم وحبهم لأمة جدهم تغنئ الكثير من الشعراء قديها وحديثاً نختار من ذلك بعضها:

## كعب بن مالك الأنصاري (شاعر النبيّ صلّى الله عليه وآله):

وعليهم نَزل الكتابُ المُنزَلُ وبجِدِّهم نُصِر النبيُّ المرسَلُ تَندى إذا اغبرَّ الزمانُ المُمحلُ

قومٌ بهم عصمَ الإلهُ عبادَهُ وبهَديهم رضيَ الإلهُ لخَلْقهِ بيضُ الوجوه، ترى بُطونَ أكفّهِم

## قصيدة للشاعر الفرزدق (هَذا الَّذي تَعرفُ البَطْحاءُ وَطَأْتَهُ)

قيل: حج هشام بن عبد الملك في زمن عبد الملك أو في زمن الوليد، فلها طاف جهد أن يستلم الحجر فلم يطق لزحام الناس عليه، فنُصب له منبرٌ، وجلس ينظر إلى الناس، إذ أقبل علي بن الحسين (عليه السلام) من أحسن الناس وجها وأطيبهم ريحًا، فطاف بالبيت، فكان كلما بلغ الحجر تنحى الناس له حتى يستلمه. فقال رجلٌ من أهل الشام: من هذا الذي قد هابه الناس هذه المهابة؟ فقال هشام: لا أعرفه – مخافة أن يرغب الناس فيه، وكان حوله وجوه أهل الشام، والفرزدق الشاعر، فقال الفرزدق: لكنني أنا أعرفه، فقال أهل الشام: من هذا يا أبا فراس؟ فزبره هشام، وقال: لا أعرفه. فقال الفرزدق: بل تعرفه، ثم أنشد مشيرًا إليه:







الجوابُ إذا سؤَّالُهُ قَدمُوا وَالبَيْتُ يعْرِفُهُ وَالحِلُّ وَالحَرَمُ هذا التَّقيُّ النَّقيُّ الطَّاهِرُ العَكمُ صلى عليه الإله ما جرى القلم لَخَرَّ يَلْثُمُ منه ما وَطَي القدمُ أمستْ بنور هُـدَاهُ تهتدي الأممُ وابنُ الوصيِّ الذي في سيفِهِ سَـقَمُ العُرْبُ تَعرِفُ من أنكَـرْتَ وَالعَجمُ يُسْتَوْكَفان وَلا يَعرُوهُم عَدَمُ يَزِينُهُ اثنان: حُسنُ الخَلق وَالشّيمُ حُلوُ الشَّمائل تَحلُو عندَهُ نَعَمُ لَوْلا التّشَهّدُ كانَتْ لاءَهُ نَعَمُ عَنْها الغَياهبُ والإملاقُ والعَدَمُ إلى مَكَارِم هـذا يَنْتَهِي الكَرَمُ فَمَا يُكَلَّمُ إِلاَّ حِينَ يَبْتَسِمُ من كَفِّ أَرْوَعَ في عِرْنِينهِ شَمَمُ رُكْنُ الحَطِيمِ إذا ما جَاءَ يَستَلِمُ جَرَى بِذَاكَ لَهُ في لَوْجِهِ القَلَمُ لأوَّليَّة هَذا أوْ لَهُ نعمُ فالدِّينُ مِن بَيتِ هذا نَاكَهُ الأُمَمُ عَنها الأكفُّ وعن إدراكِها القَدَمُ

يا سائلي أينَ حَـلَّ الجـودُ والكَّرَمُ هَـذا الّـذي تَعـرفُ البَطْحـاءُ وَطْأَتَهُ هذا ابن خير عباد الله كُلّهم هذا الذي أحمدُ المختارُ والدُه لو يعلمُ الركنُ من قد جاء يَلثُمُهُ هـذا عليٌّ رسـولُ الله والـدُهُ هذا ابن سيِّدة النسوان فاطمة وَلَيْسَ قُولُكَ: مَن هذا؟ بضَائرِهُ كُلْتًا يَدَيْه غَيَاثُ عَمَّ نَفْعُهُمَا سَهْلُ الخَليقَة لا تُخشى بَوَادرُهُ حَمَّالُ أَثْقَالِ أَقْوَامَ إِذَا افْتُدِحُوا ما قال: لا قطُّ إلَّا في تَشَهُّده عَمَّ البَرِيّة بالإحسانِ فانْقَشَعَتْ إذ رَأْتُهُ قُرَيْشٌ قال قائلُها: يُغْضِي حَياءً وَيُغضَى من مَهابَته بكُّفِّه خَيْزُرَانُ ريحُهُ عَبِيُّ يَكَادُ يُمْسَكُهُ عِرْفَانَ رَاحَتِهِ الله شَـرَّفَـهُ قـدْمًا وَعَظَّمَهُ أيُّ الخَلائِق لَيْسَت في رِقَابِهِمُ مَن يَشكُر الله يَشكُرْ أَوَّلِيَّةَ ذَا يُنمى إلى ذُرُوَةِ الدِّينِ التي قَصُرَتْ

مَنْ جَدُّهُ دان فَضْلُ الأنبياء لَهُ مُشْتَقَّةُ مِنْ رَسُولِ الله نَبْعَتُهُ مَنْ رَسُولِ الله نَبْعَتُهُ مَن مَعَشَر حُبُّهُم دِينٌ وَبُغْضُهُم مِن مَعَشَر حُبُّهُم دِينٌ وَبُغْضُهُم مُقَدَّمُ بعد ذِحْرِ الله ذِحْرُهُم مُقَدَّمُ بعد ذِحْرِ الله ذِحْرُهُم النَّقَى كانوا أئِمتَهم لا يَستَطيع جَوادٌ بعد جُودِهِم لا يَستَطيع جَوادٌ بعد جُودِهِم لا يُنقِصُ العُسرُ بسطا من أَحُقهم لا يُنقِصُ العُسرُ بسطا من أَحُقهم ليستَدفعُ الضرَّ وَالبَلُوى بحُبهم مُ يُستَدفعُ الضرَّ وَالبَلُوى بحُبهم مُ يُستَدفعُ الضرَّ وَالبَلُوى بحُبهم مُ يُستَدفعُ الضرَّ وَالبَلُوى بحُبهم مُ يَصْبهم مُ يَصَدِّ العُسرُ وَالبَلُوى بحُبهم مُ يَصَدِّ العَسرُ وَالبَلُوى بحُبهم مُ يَصْبهم مُ النَّهُ عَلَيْ المُسَلِّ وَالبَلُوى بحُبهم مُ النَّهم العُسرُ وَالبَلُوى بحُبهم مُ النَّهم العُسرُ وَالبَلُوى بحُبهم مُ النَّهم العُسرِ وَالبَلُوى بحُبهم مُ النَّهم العُسرُ وَالبَلُوى بحُبهم مُ النَّهم العُسرَ العُسرُ وَالبَلُوى بحُبهم مُ النَّهم العُسرَ العَسرُ وَالبَلُوى بحُبهم مُ النَّهم العَسْرَ العَسْرُ وَالبَلُوى بحُبهم مُ النَّهم النَّهم النَّهم النَّهُ النَّهم ال

وكذلك من الشعراء المعروفين والمشهورين الشاعر الكبير الأمير أبو الفراس الحمداني من شعراء القرن الرابع المولود ٢٦١هـ المتوفى ٣٥٧هـ في قصيدة طويلة يمدح فيها أهل البيت ويذم أعداءهم من بني العباس قال في المالاً:

الحقُّ مُهْتَضَمُّ والدينُ مُخْتَرَمُ والناسُ عندكَ لا ناسٌ فيحفظهمْ إني أبيتُ قليلَ النومِ أرَّقَنِي وعزمةٌ لا ينامُ الليلَ صاحبُها يُصانُ مُهْري لأمرِ لا أبوحُ بِهِ

وَفَدِيءُ آلِ رسولِ الله مُقْتَسَمُ سومُ الرعاةِ ولا شاءٌ ولا نعمُ قلبٌ تصارعَ فيه الهمُّ والهِمَمُ الله على ظَفَر في طيّه كَرمُ إلا على ظَفر في طيّه كَرمُ والدرعُ والرمحُ والصمصامةُ الحذمُ

<sup>(</sup>٢) الحذم من السيوف بالحاء المهملة: القاطع.





<sup>(</sup>١) الغدير للأميني ٣/ ٣٩٩.

رِمْثُ الجزيرةِ والخذرافُ والعنمُ وليسَ رأيهم رأيًا إذا عزموا من الطغاة؟ أمَا لله منتقمُ؟! والأمرُ تملكه النسوانُ والخدمُ عندَ الــورودِ وأوفــي ودِّهــمْ لَممُ والمالُ إلَّا على أرباب ديم وما الشقيُّ بها إلا الذي ظُلمُوا وإنْ تعجَّلَ منها الظالمُ الأثُّم حتى كـأنَّ رسـولَ الله جدُّكُمُ؟! ولا تساوتُ لكم في موطن قدمُ ولا لجدكيم معشار جدِّهم ولا نثيلتكم من أمِّهم أمَّهُ واللهُ يشهدُ والأملاكُ والأمرُم باتتْ تنازعُها الذؤبان والرخمُ لا يعرفون ولاةَ الحقِّ أيُّهُمُ لكنَّهُمْ ستروا وجهَ الذي عَلمُوا ولا لهم قَــدَمٌ فيها ولا قــدَمُ

وكل مائرة الضبعين مسرحها وفتيةٌ قلبُهم قلبٌ إذا ركبوا يا للرجال أمًا لله منتصـرٌ بنو عليً رعايا في ديارهمُ محلؤون فأصفى شُرْبِهمْ وَشَلُ فالأرضُ إلَّا على مُلَّاكِها سَعَةً في السعيدُ بها إلا الذي ظَلَمُوا للمتقين من الدنيا عواقبُها أتفخرون عليهمْ لا أبا لَكُمُ وما تَوازَنَ فيما بينَكُمْ شَرَفٌ ولا لكم مثلهم في المجد متصلٌ ولا لعرقكُم مِنْ عرقِهِمْ شَبَهُ قام النبيُّ بها (يـومَ الغديـرِ) لهـمُ حتى إذا أصبحتْ في غيرِ صاحبِها وصيَّروا أمرَهُمْ شورى كَأَنَّهُمُ تالله ما جَهِلَ الأقوامُ موضعَها ثم ادَّعاها بنو العباس مُلْكَهُمُ

<sup>(</sup>٣) نثيله هي أم العباس بن عبد المطلب. الأمم: القرب.





<sup>(</sup>۱) مار: تحرك. الضبع: العضد. كناية عن السمن. الرمث بكسر المهملة: خشب يضم بعضه إلى بعض ويسمى: الطوف. الخذراف بكسر الخاء: نبات إذا أحس بالصيف يبس. العنم بفتح المهملة. نبات له ثمرة حمراء يشبه به البنان المخضوب.

<sup>(</sup>٢) حلأه عن الماء: طرده. الوشل: الماء القليل. لمم: أي غب.

لا يُذْكَرُونَ إذا ما مَعْشَرٌ ذُكرُوا ولا رآهمْ أبـو بكـر وصاحبُـهُ فهل هم مدَّعوها غير واجبة؟ أما عليٌّ فأدنى مِنْ قرابتِكم أينكرُ الحبْرُ عبدُ الله نعمتَهُ؟ بئس الجزاء جزيتم في بني حسن لا بيعُنَّة ردعتْكُمْ عن دمائِهِمُ هلَّا صفحتم عن الأسرى بلا سبب هـَّلا كففْتُم عـن الديباجِ سـوطَكُمُ مَا نُزِّهَتْ لرسولِ الله مهجتُهُ ما نـالَ منهـم بنـو حـرب وإنْ كم غدرة لكمُ في الدين وأضحة أنتم لـه مُشيعةٌ فيها تـرون وفـيَ هيهات لا قربت قربي ولا رحمٌ كانت مودة سلمان له رحمًا يا جاهـدًا في مساويهم يكتِّمُهـا ليس الرشيدُ كموسى في القياس ولا ذاق الزبيريُّ غِبُّ الحِنْثِ وانكشفتْ

ولا يُحَكَّمُ في أمر لهمْ حَكَمُ أهلًا لما طَلَبُوا منها وما زَعَمُوا أم هل أئمتهم في أخذِها ظلموا؟ عند الولاية إنْ لم تُكْفَر النِّعَمُ أبوكُمُ أم عبيدُ الله أمْ قُتُمُ؟! أباهم العَلَمَ الهادي وأُمُّهُمُ ولا يمينٌ ولا قربي ولا ذمُـم للصافحين ببدر عن أسيركم؟! وعن بناتِ رسُـولِ الله شُتُمَكُمُ عن السياط فهلَّا نُـلِّزهَ الحَرَمُ؟ عظمتْ تلك الجرائرُ إلا دونَ نيلكمُ وكـم دم لـرسـولِ الله عندكمُ أظفارِكُمْ َ من بنيهِ الطاهرين دَمُ يومًا إذا أُقصتِ الأخلاقُ والشيمُ ولم يكنْ بين نــوح وابنه رحمُ غَدْرُ الرشيدِ بيحيي كيف يَنْكَتِمُ؟ مأمونُكم كالرضا لو أنصفَ الحكُّمُ عن ابن فاطمة الأقوال والتهم

<sup>(</sup>٢) لعله أشار إلى قول منصور لمحمد الديباج: يا بن اللخناء. فقال محمد. بأي أمهاتي تعيرني؟ أبفاطمة بنت الحسين؟ أم بفاطمة الزهراء؟ أم برقية؟.





<sup>(</sup>١) الديباج هو محمد بن عبد الله العثماني أخو بني حسن لأمهم فاطمة بنت الحسين السبط ضربه المنصور مأتين وخمسين سوطا..

باؤوا بقتل الرضا من بعد بيعته يا عصبة شقيت من بعد ما سعدت لبئسها لقيت منهم وإن بليت لاعن أبي مسلم في نصحه صَفَحُوا ولا الأمان لأهل الموصل اعتمدوا أبلغ لديك بني العباس مألكة أي المفاخر أمست في منازلِكُمْ أنى يزيدُكُمُ في مفخر عَلَمٌ؟ أنى يزيدُكُمُ في مفخر عَلَمٌ؟ يا باعة الخمر كُفُوا عن مفاخر كم خلوا الفخار لعلامين إنْ سُئِلُوا كلم يغضبون لغير الله إنْ غضبوا تنشى التلاوة في أبياتهم سَحَرًا تنشى التلاوة في أبياتهم سَحَرًا

وأبصروا بعض يوم رشدهم وعموا ومعشرًا هلكوا من بعد ما سلموا بجانب الطفّ تلك الأعظم الرمم ولا الهبيريَّ نَجَى الحَلْفُ والقَسَمُ فيه الوفاء ولا عن غيهم حلموا لا يدَّعوا ملكها مُلَّاكُها العَجَمُ وغيرُكُمْ آمرٌ فيها ومحتكِمُ؟ وفي الخلافِ عليكم يخفقُ العَكم وفي الخلافِ عليكم يخفقُ العَلمُ يومَ الهياج دَمُ ولا يضيعون حكمَ الله إنْ عَلمُوا وفي بيوتِكمُ الأوتارُ والنغمُ وفي بيوتِكمُ الأوتارُ والنغمُ وفي بيوتِكمُ الأوتارُ والنغمُ

أما الشاعر دعبل الخزاعي (ت ٢٤٦ هـ) فإنه أنشد فيهم كثيرا وكثيرا. ونختار من ذلك عدة أبيات من قصيدته والتي هي بعنوان:

رسومُ ديارِ قد عفتْ وعراتِ ومنزلُ وحيٍ مقفرُ العرصاتِ وحَمزة والسجّادِ ذِي الثّفناتِ نجيّ رسول اللهِ في الخلواتِ عَلَى أحمدَ المذكُورِ في السُّورَاتِ

وَفَكَّ عُرَىٰ صَبْرِي وَهَاجَتْ صَبابَتي مَدَارسُ آيات خَلَتْ مِن تلاوة مِدَارسُ آيات خَلَتْ مِن تلاوة دِيارُ عليٍّ والخُسَيْنِ وجَعفر ديارٌ لعبد الله والْفَضْل صَنوه ديارٌ لعبد الله والْفَضْل صَنوه

مَنَازِلُ، وَحَيُّ اللَّهِ يَنزِلُ بَيْنَها

بكيتُ لرسم الدَّار منْ عَرَفَات





منازلُ قوم يهتدى بهداهمُ مَنازِلُ كانَتُ للصَّلاَة وَلِلتُّقَى ديارُ عَفاها جَورُ كلِّ مُنابِدً فيا وارثي علم النبي وآلهِ

وله أيضاً:

مَلامَكُ في آلِ النبيّ؛ فإنهم تخيرتُهم رُشداً لأمري، فانهم نبذتُ إليهم بالمودة صادقاً فياربٌ زِدْني من يقيني بصيرة سأبكيهم ما حجّ لله راكبُ وما وإنّي لمولاهم وقال عدوّهم وأبّي من أجل حبّكم وأكتم حبيني الرّحم من أجل حبّكم وأكتم حبيبيكم مخافة كاشع فيا عينُ بكيهم وجودي بعبرة لقد خِفتُ في الدنيا وأيام سعيها فيا نفسي طيبي ثمّ نفسي أبشري فياني من الرحمنِ أرجو بحبّهم فإني من الرحمنِ أرجو بحبّهم

فَتُوْمَنُ مِنْهُمْ زَلَّـة الْعَثَراتِ وللصَّومِ والتطهيرِ والحسناتِ ولحَمْ تعفُ للأيامِ والسنواتِ عليكم سلامٌ دائم النفحاتِ

أحبّاي ما داموا وأهلُ ثِقاتي على كلّ حال خيرة الخيرات وسلّمتُ نفسي طائعاً لوُلاتي وزِدْ حبّهم يا ربّ في حسناتي ناح قُمريُّ على الشجرات فإني لمحزونُ بطولِ حياتي وأهجرُ فيكم زوجتي وبناتي وأهجرُ فيكم زوجتي وبناتي عنيد لأهل الحقّ غيرِ مُواتِ فقد آنَ للتّسكابِ والهمَلاتِ وإنّي لأرجو الأمنَ بعدوفاتي فغيرُ بعيد كلُّ ما هو آتِ فغيرُ بعيد كلُّ ما هو آتِ حياةً لدى الفردوس غير بَتاتِ



### الكُمَيت الأسدى (ت ١٢٦ هـ)

طربت وماشو قا إلى البيض أطرب ولم يلهني دار ولا رسم منزل وَلا أنــاً ممـنْ يزجــرُ الطيـرُ همـهُ وَلاَ السَّانحات البَارحاتُ عشيَّةً ولكنْ إِلَى أهلِ الفضائل والنُّهي إلى النقر البيض الذين بحبهم بنى هَاشه رهطُ النَّبيُّ فَإِنَّني

ولا لعبا منى وذو الشوق يلعب وَلَـم يتطربني بَنان مخضبُ أصاحَ غُرابِ أَمْ تعرضَ ثَعلَبُ أُمرَّ سَليمُ القَرن أمْ مرَّ أعضبُ وَخيرُ بنى حواءَ والخيرُ يُطلبُ إلى الله فيما نَالَني أتقربُ بِهِم وَلَهُم أَرضَى مِراراً وَأَغضَبُ

### السيّد الحميري (ت ١٧٣ هـ) ١٠

فإنى كمن يشري الضلالة بالهدى ومالى وتيم أو عدي، وإنها تتم صلاتي بالصلاة عليهم بكاملة إن لم أصلِّ عليهمُ وإنّ امراً يلحي على صدق ودّهم بذلتُ لهم ودّي ونُصحى ونُصرتى

إذا أنا لم أحفظ وَصاةَ محمد ولا عهدَه يوم الغدير المؤكّدا تَنصر من بعد التقي أو تهودا أُولُـو نعمتي في الله من آل أحمدا وليست صلاتي بعد أن أتشهدا وأدعُ لهم ربّاً كرياً مُمجّدا أحق وأولى فيهم أن يُفَنَّدا مدى الدهر ما سُمِّيتُ يا صاح سيِّدا





<sup>(</sup>١) أعيان الشيعة ١٤٦:٨.

فإن شئتَ فاختَرْ عاجلَ الغَمّ ضَلّةً وإلا فأمسكْ كي تُصانَ وتُحمدا

#### محمد بن إدريس الشافعي (ت ٢٠٤ هـ)٠٠

يا آلَ بيت رسول الله، حبُّكم فرضٌ من الله، في القرآن أنزله مَن لم يُصلِّ عليكم لا صلاةً لَهُ

كفاكمُ من عظيم الفخر أنكمُ

واهتُفُ بقاعدِ خيفها والناهضِ فيضاً كملتطم الفرات الفائض فليشهد الثقلانِ أني رافضي

يا راكباً.. قف بالمحصّب من مني سَحَراً إذا فاض الحجيجُ إلى منى إن كان رفضاً حبُّ آلِ محمد

(٢)

آلُ النبعي ذريعتى وهمم إليه وسيلتي أرجو بأن أعطى غدابيدي اليمين صحيفتي

ولمّا رأيتُ الناس قد ذهبت بهم مذاهبُهم في أبحر الغيِّ والجهل ركبتُ على اسم الله في سفن النَّجا وهم آلُ بيت المصطفى خاتم الرُّسُل





<sup>(</sup>١) ديوان الشافعي ٧٢.

<sup>(</sup>٢) ديوان الشافعي ٥٥.

وأمسكتُ حبلَ الله وهو ولاؤهم - إذا افترقت في الدين سبعونَ فرقة وله المناخ منهم غير فرقة أفي في في الله الله الله ألله محمد أفي في الناجين، فالقولُ واحدً فإن قلت: في الناجين، فالقولُ واحدً إذا كان مولى القوم منهم.. فإنني فخلِ علياً لي إماماً ونسله فخلِ علياً لي إماماً ونسله

كما قد أمرنا بالتمسكِ بالحبلِ ونَيفاً، كما قد صَحَّ في مُحكم النقلِ فقُل لي بها ياذا الرجاحة والعقلِ أم الفرقة اللاتي نجت منهمُ؟! قُل لي وإن قلتَ: في الهُلاّك، حِفتَ عن العدلِ رَضِيتُ بهم ما زالَ في ظلّهم ظلّي وأنت من الباقين في سائرِ الحِلِّ وأنت من الباقين في سائرِ الحِلِّ

(1)

#### الإمام على وبنوه

لأمير شعراء اليمن الحسن بن علي بن جابر الهبل (رضوان الله عليه)، ولد سنة

۱۰۶۸ هـ وتوفي سنة ۱۰۷۹ هـ بصنعاء.

أو مَا كَفَاكَ الشَّيبُ وَيْحَكَ مُنْذِرا؟ مَهْمَا سَرى والبرقُ وَهْنًا إِن شَرَى؟ لِهُوى الغَواني مَوْرِدًا أَوْ مَصْدَرا؟ فتقولُ: دَعْني ليسَ إِلاَ ما ترى؟ وخدودهِنَ تَدَلُّهًا وتَحيُّرا؟

قَد آنَ أَنْ تَلُويَ العِنَانَ وَتُقْصِراً كَم ذَا يُعيدُ لَكَ الصِّبا مرُّ الصَّبا حَرَّ الصَّبا مرُّ الصَّبا حَتَّام لا ينفكُ قلبُكَ دائِمًا وإلامَ يَعْذلُك المناصِئح مُشْفِقًا وإلى متى تَزدادُ من مُقَل الظِّبا

<sup>(</sup>٢) الصِّبا: الصِّغَر، وهو الشوق أيضًا. والصَّبا بفتح الصاد: رياحٌ مهبها جهة الشرق. والوهن: من الليل منتصفه. وشرى البرق: لمع.





<sup>(</sup>١) أدب الطف ٢١٩:١.

ولَكُمْ تَذوبُ تَشَوُّقًا وصَبَابةً أضحى حديثُ غدير دَمعك شهرةً أكرمْ بهِ من مَنزل في ظلّه نصَّ النبيُّ بها إذًا عن أمرِه إِذْ قَـام في لَفْـح الهجيـرةِ رافِعًـا صنو النّبى محمد ووصيُّه مَن ذا سواهُ من البريّة كلّها مَنْ غيرُه رُدَّتْ له شمسُ الضُّحي مَنْ قَامَ في ذاتِ الإلهِ مجاهِدًا مَنْ نامَ فوقَ فراشِ طه غيرُه مَنْ قَطَّ في بَدْر رؤوسَ حُماتِها مَنْ قَدَّ في أحد ورودَ كُهاتها مَنْ في خُنين كانَ ليثَ نِزالِها

وتَظَلُّ تُجْرِي من عيونكَ أَنْهُرا؟ يحكى حديثَ غدير نُحمٌّ في الوري نَصَبَ المهيمنُ للإمامة حَيْدَرا في حَيدر نصًا جليًّا نيِّرا يدَه لأمر ما أقامَ وهجرا وأبو سليليهِ شَبِيرَ وشَبَرا زكَّـى بخاتمِه ومَـدَّ الـخنْصرا؟ وكفاه فضلًا في الأنام ومفخرا؟ ولِحَصْدِ أعداءِ الإلهِ مُشَمِّرا؟ مُنزَّمً لله في بُردِهِ مُلَّاتًرا؟ حَتّى علا بدر اليقين وأسفرا؟ إذ قَهْقَرَ الأسـدُ الكميُّ وأدبـرا؟ والصِّيدُ قد رَجَعتْ هناكَ إلى الورا؟

<sup>(</sup>٤) الورود: واحده الوريد: عرق في العنق، والكُمَاة: جمع كَمِيِّ وهو الشجاع الذي ستر جسمه بالسلاح.





<sup>(</sup>١) اللَّفْحُ: لَفَحَتْه النارُ تَلْفَحُه لَفْحًا ولَفَحانًا أَصابت وجهه، وما كان من الرياح لَفْحٌ فهو حَرُّ، والهجيرةُ: نصفُ النهار وقتَ اشتدادِ القيظِ، وهجَّرَ: سار في الهاجرة.

<sup>(</sup>٢) شَبَّر، وشَبيرُ: هما من أُولادُ هارُونَ عليه السّلام، ومعناهما بالعربية: حَسَنٌ وحُسَيْنٌ، وبهما سَمّى الإمام عليُّ عليه السلام ولديه شَبَّرَ وشَبِيرًا، يعني حَسَنًا وحُسَيْنًا.

<sup>(</sup>٣) الخِنْصِر: بكسر الصاد وفتحها الأصبع الصغرى.

مَنْ كَانَ فَاتَحَ خيبر إِذْ أَدْبرتُ مَنْ ذَا بِهَا المُختَارُ أَعطَاهُ اللَّوا أَعَطَاهُ اللَّوا أَفَهَلْ بِقِي عُذَرٌ لِمَنْ عَرفَ الهدى أَفَهَلْ بِقِي عُذرٌ لِمَنْ عَرفَ الهدى لا يُبعد الرَّحمنُ إلا عصبة نبذُوا كتابَ اللهِ خَلْفَ ظهورِهم واللهِ لو تركُوا الإمامة حيثما بل أهملوا نص الولاية وارتدوا واحتالَ في يوم الخميس دُلامُهُمْ واحتالَ في يوم الخميس دُلامُهُمْ إنَّها هو هاجِرٌ تبًا لَكُمْ أَكَذَا يُقالُ لأحمد تبًا لَكُمْ أَكَذَا يُقالُ لأحمد تبًا

عَنْها الثلاثةُ سَلْ بذلك خيبرا؟ هَلْ كَانَ ذلك حيدرًا أم حبترا؟ شُلَم انْشَنى عَنْ نَهْجهِ وتغيّرا؟ ضلّت وأخطأتِ السَّبيلَ الأنورا ليخالفُوا النصَّ الجليَّ الأظهرا جُعِلَتْ لما فَرَعَتْ أميّةُ مِنْبرا حُللَ الإمامةِ نخوةً وتجبُّرا في دفع تأكيدِ الوصايةِ واجْترا في دالله محمَّد أنْ يَهْجُرا حاشاهُ مِنْ ذاكَ المقال المفترى حاشاهُ مِنْ ذاكَ المقال المفترى حاشاهُ مِنْ ذاكَ المقال المفترى

<sup>(</sup>٣) الهَجْرُ: الهَ ذَيان. وكان الصواب التسليم لكل ما أمر به رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم كما أله عليه وآله وسلم كما قال الله تعالى: ﴿قُلْ أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولُ فَإِنْ تَوَلَّواْ فَإِنَّمَا عَلَيْهِ مَا حُمِّلَ وَعَلَيْكُمْ مَا حُمَّلْتُمُ وَإِنْ تُطِيعُوهُ تَهْتَدُوا وَمَا عَلَى الرَّسُولُ إِلَّا الْبَلَاغُ الْمُبِينُ (٥٤) ﴾ [النور] وقال تعالى: ﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَى (٣) إِنْ هُوَ إِلَّا الْبَلَاغُ الْمُبِينُ (٥٤) ﴾ [النور] وقال تعالى: ﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَى (٣)





<sup>(</sup>١) الحَبْتَرُ: القصير، والحَبْتَرُ من أسماء الثعالب.

<sup>(</sup>٢) عن ابن عباس، قال: لما حضرت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم الوفاة وفي البيت رجال منهم عمر بن الخطاب فقال النبي صلى الله عليه وآله وسلم: «هلموا لكتاب أكتب لكم كتابًا لن تضلوا بعده». فقال عمر: إن رسول الله قد غلب عليه الوجع، وعندكم القرآن، حسبنا كتاب الله. فاختلف أهل البيت واختصموا، فمنهم من يقول: قربوا له يكتب لكم رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم، ومنهم من يقول ما قال عمر، فلما أكثروا اللغط والاختلاف عند رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم، قال: «قوموا عني، فلا ينبغي عندي التنازع». فكان ابن عباس يقول: إن الرزية كل الرزية ما حال بين رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم وبين أن يكتب لهم ذلك الكتاب باختلافهم ولغطهم. ولا ينبغي عند نبي تنازع. أخرجه البخاري، ومسلم، وأحمد، وغيرهم بلفظ مقارب.

يا جاهِ كلا ما أحدثوا في الدِّيْنِ سَلْ (نقضوا الغَديْر) وأخَّرُوا مَنْ قَدَّمَ السلبوا الوصيَّ من الإمامة ما به جعلوه رابعَهُم وكانَ مُقَدَّمًا وتعمَّدوا من غَصْبِ نِحْلة فاطم يا مَنْ يُريدُ الحقَّ أنْصِتْ واستمع الربا بنفسك أن تَضِلَّ عَنِ الهدى الربا بنفسك أن تَضِلَّ عَنِ الهدى أنا ناصِحُ لكَ إنْ قبلتَ نصِيحتي من لَمْ يكُنْ يأتي الصِّراط لدى القضا واليتُهُ وبَرِئْتُ مِنْ أَعْدائِهِ واليتُهُ وبَرِئْتُ مِنْ أَعْدائِهِ قَلْ للتَّواصِبِ قَدْ مُنِيْتُمْ مِن شَبا قُلْ للتَواصِبِ قَدْ مُنِيْتُمْ مِن شَبا قَدْ مُنِيْتُمْ مِن شَبا

يومَ السقيفةِ ما الذي فيه جرَى؟ هادي النبيُّ وقدَّموا مَنْ أخَّراً ردَّاهُ خيرُ المرسلين وأزَّراً فيهمْ ومأمورًا وكانَ مُؤمَّرا وسهامِها الموروثِ أمرًا مُنكراً منكراً وقلي وكُنْ أبَدًا لَهُ مُتَدَبِّرا وتَظلَّ في تِيهِ الهوى مُتحيِّرا وتَظلَّ في تِيهِ الهوى مُتحيِّرا خلِّ الضلال وخُذْ بِحُجْزَةِ حيدراً ببجوازِهِ مِنْ حيدر لن يَعْبُرا ببجوازِهِ مِنْ حيدر لن يَعْبُرا في بِمَشْحُوذِ الجوانبِ أبْترا في فِكْري بِمَشْحُوذِ الجوانبِ أبْترا فيكري بِمَشْحُوذِ الجوانبِ أبْترا فيكري بِمَشْحُوذِ الجوانبِ أبْترا فيكري بِمَشْحُوذِ الجوانبِ أبْترا

يا ناعي الإسلام قم فانعِهِ قد ماتَ عرفٌ وأتى منكرُ ما لقريشٍ لا علا كعبُها مَنْ قدَّمُوا اليومَ ومَنْ أخَّرُوا

(انظر شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد).





<sup>(</sup>۱) رحم الله الشاعر الهبل، ما كان أوسع اطلاعه وأغزر محفوظاته! فهو يشير في هذا البيت إلى ما كان من الصحابي الجليل عمار بن ياسر إذ قام بعد مبايعة السقيفة على نادي قريش فقال: يا معشر قريش إنا كنا لا نتكلم بين أيديكم، فأعزنا الله بالإسلام حتى صرنا كأحدكم فالله لا تخرجوا هذا الأمر من عترة نبيكم فتسلبوه يا معشر قريش، فآذوه وشتموه، فولى وهو يقول:

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى (فَدَك) الذي ورثته فاطمة الزهراء من أبيها صلوات الله عليه وعلى آله، فُمنعت من الحصول عليه.

<sup>(</sup>٣) اربأ بنفسك: وارتفع بها.

<sup>(</sup>٤) الحُجْزَةُ: حيثُ يُشْنَى طَرَفُ الإزار.

كُمْ ذا إلى أبناءِ أحمدَ لم يزَلْ أنَا مَنْ أَبِي لي بغضَ آل محمَّد أخواليَ الغُـرُّ الأكارمُ هَاشـمُّ غَـرْسُ نَـما فـي المجـدِ أورقَ غُصنُـهُ شرفي العظيمُ ومَفْخـري أنِّـي لَهُمْ كَنْ يعترينـي فـي اقتفـاءِ طريقِهـمْ هـذي عقيدتي التي ألْقَـى بِهـا إنّي رجوتُ رِضًا الإلهِ بِحبِّهمْ يا أيُّها الغادي المُجدُّ بِجَسرة جُزْ بالغَرِيُ مُسَلِّمًا مَتواضعًا حيثُ الإمامةُ والوصايةُ والوزا والمم بقبر فيه سيدة النِّسا قبِّل ثراها عن محب قلبُهُ متلهفٌ غضبانُ مماً نالها ذهبت بنِحْلَتِهـا البغـاةُ وأظهـروا

ظُلمًا يدبُّ ضريركُم دَبَّ الضَّري؟ مَجْدُ أنافَ على مُنيفَات الدُّرا وإذا ذكرتُ الأصلَ أذكر حميرا بسوداد أبناء النبيّ وأثمرا عبدٌ وحُــقٌ بِمثل ذا أن أفخرا ريبٌ يصدُّ عن اليقينِ ولا امْتِرَا ربَّ الأنام إذا أتيتُ المحشرا وجعلتُه لي عندَهم أقوى العُرُا يَطْوي السَّباسِبَ رائِحًا ومُبكِّرًا ولحُرِّ وجْهِك في ثراهُ معفّرا رةُ والهدئ لا شكَّ فيه ولا مرا بأبي وأمي ما أبر وأطهرا ما انفكَّ جَاحِمُ حزنه متسعِّرا لا يستطيعُ تجلُّدًا وتصبُّرا سرًّا لَعَمْرِي كان قِدْمًا مُضْمَرا

<sup>(</sup>٥) جاحم النار: توقَّدُها والتهابها.





<sup>(</sup>١) الضرير: المضارة، والضّرى: الجَرَبُ بالجيم والراء المهملة وباء موحدة.

<sup>(</sup>٢) العُرَا: مفردها عُرُوَة: وهي من الثوب مدخل زره ومن الكوز مقبضه، وما يستمسك به ويعتصم (على المجاز) وفي التنزيل العزيز (فقد استمسك بالعروة الوثقي لا انفصام لها).

<sup>(</sup>٣) البَحَسْرَةُ: الناقة العظيمة السريعة الجريئة على السير. السَّبَاسِبُ: القفار الواسعة.

<sup>(</sup>٤) الغَرِيُّ: موضع بالكوفة فيه قبر الإمام علي بن أبي طالب عليه السلام.

وأفض إلى نجل النبيِّ محمد من طلَّقَ الدنيا ثلاثًا واغتديُّ مستسلمًا إذ خانه أصحابه واستعجلَ الرِّجسُ ابن هنـد موتَّهُ وقُلِ التحيةُ من سَمِيًكُ مَنْ غَدَا وبكرْبَلا عرِّجْ فإنَّ بكربلا حيثُ الذي حزنت لمصرعه السَّما فإذا بلغتَ السُّؤلَ من هذا وذَا عُجْ بالكُناسة باكيًا لمصارع مهما نسيتُ فلستُ أنسى مَصْرَعًا ما زلتُ أسألُ كلَّ غاد رائح بأبى وبى بـلْ بالخلائِقُ كلِّهـا مَنْ لُو يُوازَنُ فضلُه يومًا بفَضْ مَنْ قامَ للرَّحمن ينصرُ دينَهُ

والسبط من ريحانتيه الأكبرا للضّرة الأخرى عليها مُؤثرا وعَـرَاه من خِذْلانهم ما قد عَرَا فسقاه كأسًا للمنية أعفرا بكمُ يُرجِّى ذنبَه أن يُغْفَرا رِمَـمًا مَنعْنَ عيونَنا طعمَ الكَرَىٰ وبكتْ لمقتله نجيعًا أحمرا وقضيتَ حقًّا للزيارة أكبرا غُرِّ تذوبُ لها النفوسُ تحسَّرُا لأبي الحسين الدُّهرَ حتى أُقْبَرا عنْ قبره لم ألقَ عنهُ مخبّرا مَنْ لا له قبرٌ يُسزَارُ ولا يُسرَى لِ الخلقِ كانَ أتَـمّ منه وأوفـرا ويحوطُهُ مِنْ أَن يُضَامُ ويُقْهَرا

<sup>(</sup>٥) الضَّيْمُ: الظلمُ أو الإذلالُ ونحوُهما.





<sup>(</sup>١) سَمِــــُـكَ: هو مَنِ اســمُــهُ كاســمِك. وهو يقصد الإمام الحسن السبط عليه السلام ..

<sup>(</sup>٢) الكَـرَى: النوم.

<sup>(</sup>٣) النَّجِيعُ من الدم ما كان يضرب إلى السواد.

<sup>(</sup>٤) الكُـنَاسَةُ: (كُنَاسةُ كُوفانَ): وهي موضعٌ بالكوفةِ التي تقع ناحية الجنوب من كربلاء في العراق، قُتِلَ بها الإمامُ زيدُ بن على عليه السلام.



مَنْ نابدَ الطاغي اللعينَ وقادَها مَنْ باعَ منْ ربِّ البريةِ نفسَهُ مَنْ قامَ شاهرَ سيفِهِ في عُصْبة مَنْ لا يسامي كلُّ فضلٍ فَضْلَهُ مَنْ لا يسامي كلُّ فضلٍ فَضْلَهُ مَنْ جاءَ في الأخبارِ طيبُ ثنائه من قالَ فيه كقولهِ في جدِّه مِنْ أنَّ محضَ الحقِّ معهُ لم يكُنْ هو صفوةُ اللهِ الذي نَعشَ اللهدَي ومُزَلْزلُ السَّبع الطباقِ إذا دَهَى كلُّ يُقَصِّرُ عن مدى ميدانه كلُّ يُقصِّرُ عن مدى ميدانه باللهِ أحلِف أنّه لأجلُّ مَنْ باللهِ أحلِف أنّه لأجلُّ مَنْ من

لقتالهِ شُعْثَ النَّواصي ضُمَّرا يا نِعْمَ بائِعُها ونعمَ مَنِ اشترى يا نِعْمَ بائِعُها ونعمَ مَنِ اشترى زيدية يقفو السبيلَ الأنورا مَنْ لا يُدانَى قَدْرُه أَنْ يُقْدَرا عن جدِّه خيرِ الأنام مُكرَّرا مَنْ وَطِئ الثَّرَى عن عليًّا خيرَ مَنْ وَطِئ الثَّرَى مت عنه ولا مت أخرا وحبيبه بالنصِّ مِنْ خيرِ الورى ومزعزعُ الشُمِّ الشوامخ إِنْ قَرا وهو المُجلِّي في الكرام بلا مِرا وهو المُجلِّي في الكرام بلا مِرا بعدَ الوصيِّ سوى شبيرَ وشبرا بعدَ الوصيِّ سوى شبيرَ وشبرا

<sup>(</sup>٦) يقال للسابق الأول من الخيل المُ جَلِّي.





<sup>(</sup>١) يقفو: يَتَتَبّعُ الأثر.

<sup>(</sup>٢) المظلومُ من أهلِ بيتي سَمِيُّ هذا، ثم ضمَّ زيدَ بنَ حارثة إليه، ثم قال: يا زيدُ لقد زادك اسمك عندي حبًّا، سمي الحبيب من أهل بيتي..

<sup>(</sup>٣) مما روي في ذلك ما رواه المرشد بالله عليه السلام وغيره عن أنس قال: قال النبي صلى الله عليه وآله: يُقتل من ولدي رجلٌ يُدْعَى زيدًا بموضع يُعرَفُ بالكُنَاسةِ، يدعو إلى الحق، يتبعه عليه كل مؤمن.

<sup>(</sup>٤) دهى يَدْهُو دَهاءً: ورجل داهية: بصير بالأمور. .

<sup>(</sup>٥) وقد أُطلِقَ على الإمام زيد عليه السلام اسم حليف القرآن، لأنه خلابه متدبرًا آياته مدة ١٣ عامًا.

غَرَّاءَ جَلَّتْ أَن تُعَدَّ وتُحْصَرِا قد فاق سادة بيته بمكارم بسماحة نبوية قد أخْجَكَتْ بنوالها حتى الغهام المطرا وشجاعة علويَّة قدْ أخْرسَتْ ليثَ الشَّرى في غابِهِ أنْ يزأرا ما زالَ مُنذ عَقَدتْ يداه إزارَهُ لم يَدْرِ كَذْبًا في المقالِ ولا افْتِرا لَمَّا تكامَلَ فيهِ كلُّ فضيلة وسرَى بأفقِ المجدِ بدرًا نيّرا ورأى الضَّلالَ وقد طغَى طوفانه الصَّلالَ وقد طغَى طوفانه والحقّ قد ولَّـي هُنالك مُدْبِرًا سلَّ السيوفَ البِيضَ من عزماته ليؤيِّدَ الدينَ الحنيفَ ويَـنْـصُـرا دارَ البقا يا قربَ ما حَمدَ السُّرَى وسركى على نُجب الشهادة قاصِدًا تحتَ اللُّوا ومُهَلِّلًا ومُكَبِّرا وغدا وقد عقَدَ اللِّوا مُسْتَغْفرًا ره) وأنالَه الفضلَ الجزيلَ الأوفـرا لله يحمدُ حين أكملَ دينَهُ يُوْلَى ٱلِيَّةَ صادق لو لم يكنْ لي غيرُ يحيي ابْني نصيرًا في الوركُ

<sup>(</sup>٧) تفرَّقَ أهلُ الكوفة عنه بعد أن اشتمل ديوانه عليه السلام على بيعة ١٥ ألفًا منهم.





<sup>(</sup>١) راجع أقوال (أبي حنيفة النعمان) و(الإمام الباقر) و(خالد بن صفوان المنقري) وغيرهم في الإمام زيد (عليه السلام) في الحدائق الوردية وغيرها.

<sup>(</sup>٢) كانت الدولة الأموية في عهد هشام بن عبد الملك تتجاوز حدود الله، وتظلم الناس، وتنشر الضلال.

<sup>(</sup>٣) انطلقت ثورته عليه السلام ضد الظلم عام ١٢٢ه.

<sup>(</sup>٤) قال الإمام زيد (ع) في إحدى خطبه: عبادَ الله لا تقاتلوا عدوَّ كم على الشك فتضلوا عن سبيل الله، ولكن البصيرة ثم القتال. انظر: الحدائق الوردية ١/ ٢٤٩.

<sup>(</sup>٥) قال في الإفادة ص ٤٧: لما خفقت الرايات فوق رأسه قال: (الحمد لله الذي أكمل ديني، لقد كنت استحيى من رسول الله صلى الله عليه وعلى آله أن أَرِدَ عليه ولم آمر في أمته بمعروف ولم أنه عن منكر)..

<sup>(</sup>٦) يولى: يحلف، والألية: القسم.

لا أمْتَ فيه أو أموتُ فأعْذَرا لم أُحْمى معروفًا وأنكر منكرا وبِيَعْمُ لاتِ العِيسِ تَنْفُخُ في البُرَيٰ رقَ نافذ وبكلِّ لَــدْن أسمراً وسقاهُم كأسَ المنيّة أحمرًا وانْصَاعَ ليثهُمُ الهصورُ مُقَهْقرا سهمًا فشقَّ به الجبينَ الأزهـرا تركوا به الدِّينَ الحنيفَ مُعَفَّرا كيفَ اغتدى جَزْرًا لهم أُسَدُ الشَّرى؟ عن بُـرْدِهِ وحمَوْهُ مِنْ أَن يُسْتَرا جنع عتوًا منهم وتجبُّرا ضَنًّا بِعَوْرتهِ المصونةِ أن تُرى

لم أثن عزمي أو يعود بي الهدى ما سَرَّني أنّى لقيتُ محمَّدًا فأتوا إليه بالصّواهِل شُزَّبًا وبكلِّ أبيضَ باتر وبكلِّ أزْ فغدَتْ وراحتْ فيهُـمُ حملاتُـهُ حتّى لقد جَبُنَ المشجّعُ مِنْهُمُ فهناكَ فوَّق كافِرٌ مِنْ بينِهمْ تركوه مُنْعَفرَ الجبين وإنَّا عَجَبًا لهمْ وهُمُ الثعالبُ ذَلَّةً صلبوه ظُلمًا بالعراء مجرَّدًا حتى إذا تركوه عُرْيَانًا على نسجَتْ عليهِ العنكبوتُ خيوطها

<sup>(</sup>٥) ضَـنًّا: بُـخْلاً، والضنين: الشديد البخل.





<sup>(</sup>١) لا أمت فيه: لا عوج.

<sup>(</sup>٢) الصواهل: الخيل، والشرَّبُ: صفةٌ لها وهي الضامرةُ المعدَّةُ للحربِ والقتالِ. واليعملات: هما الجمل والناقة المطبوعان على العمل، والبُرى: جمع برة كل حلقة من سوار في أنف الناقة، والبرى أيضًا: التراب.

<sup>(</sup>٣) الأبيضُ: السيف. والأزرق: النَّصْلُ، وهو حديدةُ السَّهْمِ والرُّمْحِ والسيفِ ما لم يكنْ له مَقْبِضٌ. واللَّدْنُ: الرمح.

<sup>(</sup>٤) كان استشهاد الإمام صلوات الله عليه ليلة الجمعة لخمس بقين من المحرم سنة ١٢٢هـ على أصح الأقوال.

ولجدِّهِ نسجَتْ قديمًا إنها وَنَعَتْهُ أطيارُ السياء بواكيًا أكدًا حَبِيبُ اللّه يا أهلَ الشَّقَا يا قُربَ ما اقْتَصيَّتْمُ منْ جدِّه أمَّا عليكَ أبا الحسين فكم يزلْ لم يَبْقَ لي بعدَ التجلُّدِ والأسي يا عُظْمَ ما نالته منك مَعَاشِرٌ قادوا إليكَ المُضْمَراتِ كأنَّا يَا لَوْ دَرَتْ مَنْ ذاله قِيدَتْ لَمَا حتى إذا جرَّعْتَهم كأسَ الرَّدي بعثَ (الرماةُ) إليكَ سهمًا نافذًا يـا ليتنـى كنـتُ الفِـداءَ وإنَّـهُ

لَيَدُ يحقُّ لمثلها أن تُشكرا لَمَّا رَأْتُ أمرًا فظيعًا مُنْكُرا وحبيبُ خير الرسل يُنبَذُ بالعَرَا؟! وذكرتُمُ بَــدرًا عليه وخيبرا خُزني جديدَ التّوبِ حتّى أُقْبَرا إلا فنائي حسرةً وتفكُّرا سُحْقًا لهم بينَ البريَّة معشرا يغزونَ كِسْرى وَيْلَهُمْ أُوقيصرا عَقَدَتْ سنابكُها عليها عثيراً قتلًا وأفْنَيتَ العديدَ الأكثرا مَن راشَـهُ شُلَّتْ يـداهُ ومَن بَرى لم يجر فيك من الأعادي ما جرى

<sup>(</sup>٤) راش السهمَ: ألزقَ عليه الريش، وبَرَى السهمَ: نَحَتُهُ.





<sup>(</sup>١) راجع عن نعي الأطيار (حُميد الشهيد المحلي) في الحدائق الوردية، والمرشد بالله في الأمالي الاثنينية.

<sup>(</sup>٢) العِثْيَرُ: بكسر فسكون ففتح: التُّرَابُ.

<sup>(</sup>٣) كان الإمام زيد عليه السلام قد حقق انتصارات كبيرة على الجيوش الأموية، من تلك الانتصارات هزيمته للريان بن سلمة البلوي صاحب خيل يوسف بن عمر بعثه في نحو من ألفي فارس وثلاثمائة رجّالة لمقاتلة الإمام زيد إلى دار الرزق، فمني بالهزيمة. راجع الحدائق الوردية ١/ ٢٥٨، والأمالي الاثنينية، والمقاتل.

باعوا بقتلك دينَهم تبًّا لَهُمْ نَصَبوك مَصْلوبًا على الجذع الّذي واستنزلوك وأضرموا نيرانهم فَرَمَوْكَ فِي النِّيرانِ بُغْضًا مِنهِمُ ولكادَ يُخفيك الدُّجَى لو لم يَصرِْ ووَشَى بتُرْبتِك التي شَـرُفَتْ شذيَّ طيبٌ سَرَى ليكَ زائرًا من طيبة وذروا رمادك في الفرات ضلالةً هيهاتَ بلُ جَهِلُوا لطيبِ أريجِهِ سعدَ الفراتُ بقرْبهِ فَلوِ انَّه هذا جزاء أبيك أحمد منهم وجزاء نُصْحِكَ حينَ قمتَ بأمره فاسعد لدى رضوانَ بالرضوانِ مِنْ

يا صفقَةً في دِينهم ما أُخْسَرا لَوْ كَانَ يَدْرِي مَنْ عَلَيْهِ تَكَسَّرا كي يُحرِقوا الجسْمَ المصونَ الأطهرا لِمُحمَّد وكراهـةً أن تُقْبَرا بجبينك الميمونِ صُبحًا مُسْفِرا لولاه ما علم العدوُّ ولا درى ومن الغَريِّ يُـخَـالُ مسكًا أَذْفُراً أَثُرَىٰ دَرَىٰ ذاري رمادك ما ذَرا؟ أَرَمَادَ جسمكَ ما ذَرَوْا أم عَنْبَرا؟ ملحٌ أُجاجٌ عادَ عذبًا كوثرا إذ قامَ فيهم مُنذرًا ومُبشِّرا وسریت بدرًا فی الظلام کم سری ربِّ السماءِ في أحت َّ وأجدرا

<sup>(</sup>٣) كثرت كراماته عليه السلام، قال في التحف ص٥٧: ومنها أنها لما كثرت الآيات في حال صلبه أحرقوه وذروه في البحر فاجتمع في ذلك الموضع كهيئة الهلال، قال الديلمي صاحب القواعد: قد رأيناه، ويراه الصديق والعدو بلا منازع. ومن كراماته ما جرى مع محمد بن صفوان الجمحي حين قام على منبر مدينة الرسول الأعظم يلعن الإمام زيدًا وأهل بيته، حيث رماه الله في رأسه بصدع ذهب معه بصره في تلك الساعة - الحدائق الوردية ١/ ٢٦٢.





<sup>(</sup>١) ولي الخلافة الوليد بن يزيد بعد موت عمه هشام بن عبد الملك، وهو الذي أمر بتحريق الإمام زيد بعد أن مكث مصلوبًا بالكناسة أكثر من سنتين.

<sup>(</sup>٢) المسك الأذفر: الظاهر الشديد الرائحة..

يهنيكَ قدْ جاورتَ جدَّكَ أحمدًا أَهْوِنْ بهذي الدارِ في جنب التي لو كانَ للدنيا لدى خَلَاقها بِلْ كُنْتَ عَنْدَ الله جِلَّ جِلاللهُ يا ليتَ شِعْرِي هـلْ أكـونُ مجاورًا أَأْذَادُ عنكم في غد وأنا الذي قبل ذا الفتى حَضرَ اللقا معنا وإنْ يا خير مَنْ بقيامه ظَهَرَ الهُدى عُـذْرًا إذا قصـرُتْ لديك مدائحي لم أُجْر في مدحيك طِرْفَ عبارة أتَحَالُني لِمَدَى جلالِكَ بالغًا ماذا الذي المعصومُ دونَك حازَهُ صلى عليكَ اللهُ بعدَ محمد والآل ما حيًّا الصَّبَا زَهْرِ الرُّبَا

وأنالك اللهُ السجناءَ الأوفرا أصبحتَ فيها للنعيم مُخَيَّرا قَدْرٌ لَخَوَّلَكَ النصيبَ الأوفرا منْ أَنْ يُنيلَكُهَا أَجَلَّ وأخطرا لكَ أَمْ تردُّنيَ الذنوبُ إلى الورا؟ لى فى ودادِكَ ذمةٌ لن تُخْفَرا؟ أبطابه عنَّا الزمانُ وأخَّرا في الأرضِ وانهزمَ الضلالُ وقهقرا فيحقُّ لي \_ يا سيدي \_ أنْ أُعْـذَرا إلا كَبَا منْ عَجْزِه وتَقَطَّراً اللهُ أكبرُ ما أجلَّ وأكبرا إذ لم تنزل مما يشينُ مُطَهَّرا ما سارَ ذكرُكَ مُنْجدًا أو مُغْوِرا سَحَرًا وَعَطَّرَ طِيبُ ذِكْ رِكَ مِنْبَرا

<sup>(</sup>١) الطِّـرْفُ - بكسر الطاء: الأصيلُ من الخيـلِ، وطِرْفُ عبارةٍ مجاز. وكَبَا: سقط. وتَقَطَّر: رَمَى بنفْسه من عُلُوِّ.







ومها ورد فيهم قوله (رضوان الله عليه):

## حتام عن جهل تلوم

طرفى الذي يشكو السهاد إن الشقا في الحب عن ما الحب إلا مقلة وبالابال بين البجوا يا من أكتب حب ما لي وما للوائمي يا همل تهراه يعمود لي وهنني عيش باللوى وبرامية إذ ناب من يا حبادا تهاك الربو يا تاركىين بمهجتى طال المطال ولم يهب مطل الغني غريمه أيخاف طول المطل من بأبى وبسى ذاك المح

مهلا فيإن السلوم لوم وقلبى المضنى الكليم ــد العاشقين هو النعيم عبراء أو جسم سقيم نے لا تنام ولا تنیم والله بـــى وبـــه عـــــه أعليك ذو عقل يلوم بك ذلك الزمن القديم لو أن عيش هني يدوم وصل الأحبة ما أروم ع وحبيدا تبلك الرسوم شررا يلذوب له الجحيم لصدق وعدكم نسيم حاشاكم خالق ذميم أهسل السغسري لسه غريسم ل ومسن بتربته مقيم

يا ليت شعري هل إلى ومستدر أنسال بهدن من ومستسي أرانسسي خسادمسا حــــاك قــبرا بالـغرى يا قبر فيك المرتضي فيك الوصى أخرو النب فيك النجاة من الردي فيك الموازر والموا فيك الشجاعة والندي فيك المكارم والعلا فيك الإمامة والزعا فيك النذي يشفي بتر فيك الذي لو أنصفت فيك الندي كانت تحا فيك النذي كانت تخ فيك الخصيم عن المهي لمحسبه دار السقا مــن ذا سـواه لـهـذه صر فته أرياب الشقا

تهلك المهواطن لي قدوم تعفیر خدی ما أروم بـــــازاء تــربــتــه أقـــوم من الحيا هطل سجوم والسيد السند الكريم ي المختار والنبأ العظيم فيك الصراط المستقيم خى والمواسى والحميم والعلم والدين القويم والمهجد والهسرف الصميم مـة والـكـرامـة لا تريم ب نعاله الطرف السقيم لهوت لمصرعه النجوم ذر بأسه الصيد القروم ف لهول موقفه الحلوم من يوم تجتمع الخصوم ولمسن يعاديه الجحيم ولتلك في الأخرى قسيم عسا حباه به العليم



لم ترع تلك المكرما خلفا أمير الومني كالروض باكره الحيا عسذراء لسم يفتضها من مخلص لك لم تخا واعسندر فكل مفوه من ذا يفي بعظيم حق فأجزه واقبل عذره واشفع له إذ ليس ين فعساه ينظفر مسن رضي

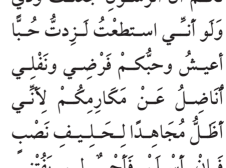
ت وذلك السبق القديم ن كے زها الدر النظيم وتخطرت فيه النسيم أهلل الحجاز ولا تميم لجه الشكوك ولا الوهوم لسن بحقك لا يقوم ك إنه الحق العظيم فالعذريقبله الكريم فعه الصديق ولا الحميم رب الأنسام بها يسروم

## حبُّ حتى الشهادة

لأمير شعراء اليمن الحسن بن علي بن جابر الهبل (رضوان الله عليه) المتوفى سنة ۱۰۷۹ هـ بصنعاء.

وذاك أَجَلُّ أسبابِ السعادَهُ وَلَكُنْ لا سبيلَ إلى الزِّيادَهُ وٱحشر وهو في عُنْقِي قِلادَهْ كريمُ الأصل مَيْمُونُ الولادَهُ أَضَلَّ ببُغْضَكُمُ أَبَدًا رَشَادَهُ وَإِنْ أُقْتَلْ فَتَهْنِينِي الشَّهَادَهُ

لَكُمْ آلَ الرسولِ جعلتُ وُدِّي أظُلُّ مُجَاهدًا لحَليفِ نَصْب فَإِنْ أَسْلَمْ فَأَجْرٌ لَم يَفُتني









## اللَّ وَيُنْ وَالْمِسِيُّوُوْلِيُّ رَا اللَّ

نسأل الله سبحانه وتعالى أن يوفقنا وأياكم لما فيه رضاه، أن يعيننا على طاعته، اللهم إنا نتولاك ونتولى رسولك ونتولى الإمام علياً ونتولى أعلام الهدئ أوليائك من آل محمد، اللهم تقبل منا ووفقنا لأن نيسر في هذا الطريق وفي هذا النهج كها تريد منا يا ربي أن نكون، إنك سميع الدعاء، اللهم ارحم شهداءنا الأبرار اللهم اشفي جرحانا، اللهم من على أسرانا بالفكاك من أسرهم وانصرنا بنصرك وأيدنا بتأييدك ووفقنا لطاعتك حتى نكون بتوفيقك من حزبك الغالب.











## المحتويات

| ٥                     | عتى يُقام الدين الإسلامي لا بد له من قادة وأعلام                                                      |
|-----------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥                     | كتمال الدين تم بتحديد مصادر الهداية                                                                   |
| ٧                     | لبديل عن مصادر الهداية هم المضلون والطواغيت                                                           |
| ۸                     | صادر الهداية هم صلة موثوقة وسليمة تصلنا بالله سبحانه وتعالى                                           |
|                       | وى الطاغوت كانت تتخاطب مع الناس حتى باسم الدين                                                        |
| 11                    | كبر مشكلة هي انفصال الناس عن مصادر الهداية الحقيقية                                                   |
|                       | سُوُّولية الهداية للعباد وتقديم الَّدين الْحقِّ إليهم مسألةٌ تُرتبط بالله سبحانه                      |
|                       | لله هو من يحدد لعباده قناة الوصل به                                                                   |
| 10                    | عتبارات الاختيار لمصادر الهداية                                                                       |
| 17ā                   | وي الطاغوت كان أهم ما تركز عليه دائمًا أن تفصل الناس عن مصادر الهداب                                  |
|                       | شرية الأنبياء ليقدموا من واقعهم النموذج والقدوة                                                       |
|                       | الأمة إذا فارقت هذا المبدأ ستفتح على نفسها كل النوافذ التي يطل منها كل                                |
| ۲۱                    |                                                                                                       |
| ۲۱                    | , 3                                                                                                   |
| ۲۳                    |                                                                                                       |
| ۲٤                    | ابتعاد الأمة عن الأعلام يجعلها قابلة للتحريف والتضليل                                                 |
|                       | الأنبياء هم طلائع الرموز والأعلام                                                                     |
| 77                    | وبعد الأنبياء ورثَّتهم الحقيقيون                                                                      |
| <b>YY</b>             | ينة الله في الاصطفاء عبر التاريخ                                                                      |
|                       | اللّه سبّحانه وتعالى هو الذي له الحكم والأمر في عباده                                                 |
|                       | تنتهي القضية بالنسبة للناس إلى التسليم المطلق لأمر الله                                               |
| 79                    |                                                                                                       |
|                       | الاصطفاء فضل يترافق معه مسؤولية                                                                       |
| ٣٢                    |                                                                                                       |
| ٣٣                    | الاصطفاء هو سنة إلهية تنسجم مع التكريم للإنسان                                                        |
| ۳٤                    | <u></u>                                                                                               |
| فاء                   | أهل البيت (عليهم السلام) هم الامتداد لهذه السنة الإلهية في الاصط                                      |
|                       | عض ما ورد من الأياتُ والأحاديث التي تؤكد بأن أهل بيت رسول اللَّه هم الأ                               |
| ٣٧                    |                                                                                                       |
|                       | ١) آية التطهير:                                                                                       |
| ۳۸                    | ٢ـ آيـة المباهلة                                                                                      |
| <b>79</b>             | ٣) آية المودة:                                                                                        |
| نسه ومنهم مقتصد ومنهم | ٤) آية (ثُمُّ أَوْرَثْنَا الْكَتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْ |
| ٠٠                    | سَابِقٌ بِالْخَيْرَاتِ بِإِذْنُ اللَّهِ ذَلْكَ هُوَ الْفَضْلُ الْكَبِيرِ) ⊲فاطر: ٣٢⊳ :                |







| ٥) (وَيَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلَا أُنْزِلَ عَلَيْهِ آيَةٌ مِنْ رَبِّهِ إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْم هَادٍ)⊲الرعد:٧⊳ ٤١ |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| بعض ما ورد عن رسول الله (صلوت الله عليه وعلى آله) في أهل البيت مما أجمعت عليه الأمة ٤٢                                                    |
| قول النبي (صلوات الله عليه وعلى آله):                                                                                                     |
| ماذا يقول الإمام علي (عليه السلام) عن هذه السنة الإلهية؟                                                                                  |
| فهم هذه السنة الإلهية من أهم أبواب الهداية                                                                                                |
| الأمة تحتاج إلى هدي من الله بشكل كتب وإلى أعلام للهدى قائمة 83                                                                            |
| إذا لم نتمسك بالأعلام الذين يضعهم الله فإن الآخرين سيصنعون لنا أعلاماً للباطل ٤٦                                                          |
| الاختيار الإلهي وفق مبدأ الكمال يشكل حماية لهذا الموقع الهام ١٩                                                                           |
| من هو الذي ولايته امتداد لولاية الله حتى من داخل أهل البيت أنفسهم؟                                                                        |
| الصلاة على محمد وعلى آل محمد توحي بالدور المنوط بهم                                                                                       |
| مسؤولية هداية الأمة ليست سهلة مسؤولية تحتاج إلى مؤهلات                                                                                    |
| نحن ندعوا في صلاتنا دائماً لمحمد وآل محمد بالمجد والرفعة والمكانة ليؤدوا دورهم على                                                        |
| أكمل وجه                                                                                                                                  |
| ما الفرق بين علاقتي بأعلام الهدى من أهل البيت وبين علاقتي ببقية المؤمنين ٦٩                                                               |
| الصلاة على محمد وعلى آل محمد في صلاتنا هو أبلغ وأصدق تعبير عن ولائنا لهم ٧٠                                                               |
| الصلاة عليهم هي شهادة تدل على أن هداية الأمة، وقيادة الأمة، والقيام بأمر الأمة والدين                                                     |
| هو منوط بمحمد وآل محمد                                                                                                                    |
| أهل البيت في التاريخ حظوا بعناية إلهية كبيرة بالرغم مما واجهوه نتيجة دعاء المسلمين                                                        |
| لهم                                                                                                                                       |
| هذه الرعاية تدل على أن لأهل البيت دوراً مهما في هذه الأمة                                                                                 |
| لو تمسكت الأمة بأهل البيت لأمنت من الاختلاف والضلال والضياع                                                                               |
| الأمة عندما ضيعت الأعلام ضاع الكتاب٧٤                                                                                                     |
| باط القرآن الكريم بأهل البيت (عليهم السلام)                                                                                               |
| متى نكون متبعين للقرآن؟ ٧٧                                                                                                                |
| من التبيين القرآني، ما يهدي إليه القرآن بالنسبة لأعلام دين الله                                                                           |
| ولن يكون ظاهر القرآن متناقضاً مع ما يقدم من قرناء القرآن ٧٩                                                                               |
| ر مشرقة من مواقف أهل البيت (عليهم السلام)                                                                                                 |
| أهل البيت من أعظم النعم على هذه الأمة                                                                                                     |
| (وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ)                                                                                                  |
| حادثة المباهلة                                                                                                                            |
| ومن الصور المشرقة والتي سطرها التاريخ من حياة أهل البيت (عليهم السلام)                                                                    |
| الإمام الحسين (عليه السلام) أمام الوليد                                                                                                   |
| من حياة الامام زيد بن على (عليه السلام)                                                                                                   |
| الأمام على بن الحسن بن الحسن بن الحسن (عليهم السلام) ٩٢                                                                                   |
| الإمام علي بن الحسن بن الحسن بن الحسن (عليهم السلام)                                                                                      |
| صورة من حياة الإمام القاسم بن أب أهيم (عليه السلام)                                                                                       |









| لسلام) ٥٥                                 | صورة من حياة الإمام عيسى بن زيد (عليه ا               |
|-------------------------------------------|-------------------------------------------------------|
| 90                                        | صور من حياة الإمام الهادي (عليه السلام)               |
| عليهما) هما الامتداد الحقيقي لأهل البيت   | السيد حسين والسيد عبد الملك (رضوان الله               |
| ۹۷                                        | عليهم السلام                                          |
| الاتباع                                   | ورنا وواجبنا تجاه أهل البيت (عليهم السلام) هو         |
| 1.4                                       | الاتباع لأهل البيت يعني التأهيلُ الحقيقي              |
| لى خلقه                                   | في مسيرة القرآن ليس بمعزل عن قيومية الله عا           |
| يه وعلى آله)                              | <b>أعلام الهدى دورهم هو دور النبي</b> (صلرات الله علم |
| نربية ترقى بها إلى أعلى درجات الإيمان ١٠٧ | أهل البيت وحدهم هم من عملوا على تربية الأمة ن         |
| سلطة عندك قيمة                            | من الثوابت عند أهل البيت أنه يجب أن لا يكون لل        |
| ۱۱۱ ۽                                     | ما هو الدور المنوط بأهل البيت في هذه المرحلة          |
| من يدرك خطورتها                           | في أوضاع كهذه يجب أن يكون أهل البيت هم أول ا          |
| ن اليهود                                  | يجب أن يكون أهل البيت هم أكثر جداً واهتماماً مو       |
| اشد                                       | إذا فرط أهل البيت فسيكون الغضب الإلهي عليهم           |
| ،، وشیعتهم                                | اليهود يعرفون أن أخطر الأمة عليهم هم آل محمد          |
| لا يكون إلا على يِد أعلام دين الله ١١٧    | نصر الإسلام، وإنقاذ المستضعفين من عباد الله ا         |
| ولية كبيرة أيضاً                          | كلما وجدنا آية فيها شرف لأهل البيت؛ فإنها مسئو        |
| نقذ الأمة من الوضعية المهينة التي تعيشها  | لن تنجح الأمة، ولن تخرج الأمة من أزماتها، ولن ت       |
| 14+                                       | إلا بالتمسك بأهل البيت                                |
|                                           | أهل البيت لا يجوز أن يكونوا من النوع الذي يبحث        |
|                                           | لا بد أن ننظر النظرة القرآنية الموضوعية لمن ي         |
|                                           | لهذا أمِرَ الناس فيما يتعلق بأهل البيت بمودتهم ف      |
|                                           | الله يفصل لنا أهل البيت حتى نكون بعيدين عن ا          |
| 177                                       | عداء الأمة يحاربون قضية الربط بأهل البيت              |
| 1771                                      | أهمية الربط بالأعلام                                  |
|                                           | لماذا غيب الأعلام في وسائل الإعلام؟                   |
| قاضية                                     | تغييب أعلام الهدى من حياة الأمة ضربها ضربة ا          |
| 179                                       | متى ما غاب أهل البيت غاب القرآن الكريم                |
| أهل البيت (عليهم السلام) ١٣٠٠             | أبرز دور للحركة الوهابية هو فصل الأمة عن              |
| 141                                       | الوهابيون صنيعة استعمارية                             |
| والانحراف۱۳٦                              | هل البيت (عليهم السلام) ودورهم في مواجهة التحريف      |
| في مؤامرتهم                               | متى تحرك حملة الموروث الجاهلي من بني أمية             |
|                                           | المؤسف بأن النهج الأموي هو الذي استمر في الأم         |
|                                           | وحصل ما كان يخشاه رسول الله من بني أمية               |
|                                           | عمل بنو أمية على صنع أمة تقبل بباطلهم وشره            |
| ما ه في حاها بين ما                       | ف بعض من الحالات استمى واقع الأمة في اسلام            |







| 187                                     | الإسلام أولى أهميةً كبيرةً للقيم المهمة في الحياة              |
|-----------------------------------------|----------------------------------------------------------------|
| هداف لها من الحكم الأموي                | غابت القيم والأخلاق من واقع الأمة، نتيجة ذلك الاست             |
| 188                                     | ساء واقع الأمة وتنكرت للغة الحق والمسؤولية والدين              |
| ١٤٨                                     | ـ تحريف المفاهيم الدينية                                       |
| اهيم، وزيَّضوا الوعي، وقلَّبوا الحقائق، | بنو أمِية أفسِدوا القِيَم، وقوَّضوا الأخلاق، وحرَّفوا المف     |
| 101                                     | وأضلُّوا كثيراًُ                                               |
| واقع الأمة هناك أيضاً امتداد للنهج      | وكما كان هناك امتداد لحالة الانحراف التاريخية في               |
| 107                                     | المحمدي الأصيل                                                 |
| 108                                     | ما الذي سيحمي الأمة اليوم في مواجهة أعدائها؟                   |
| السلام)                                 | كل المذاهب تعترف بوجوب محبة أهل البيت اعليهم                   |
| 100                                     | نص الثقلين حجة كبيرة على الأمة                                 |
| بالتعرف على تأريخ أهل البيت (عليهم      | نحن معنيون أن نكون في هذه المسألة مبدئيين أن نهتم              |
| 107                                     | السلام)                                                        |
| رقى إلى مستوى أهل البيت ١٥٧٠٠٠٠         | الذين ابتعدوا عن أهل البيت إنما اتجهوا إلى بدائل لا تر         |
| مع احتفاظ بالعناوين                     | ماذا كانت مشكلة اليهود والنصارى؟ أليست حالة انحراف             |
| لسلام)                                  | كيف يجب أن يكون ارتباطنا وو لاؤنا لأهل البيت (عليهم ا          |
| 109                                     | الخوارج من أكبر العبر في التاريخ الإسلامي                      |
| ا أن نقوم نحن باختيار بدائل ١٦٠         | الله قد رسم لنا طريق ليس من صلاحياتنا ولا من حقنا              |
|                                         | قطرة من بحر ما قيل من الشعر في أهل البيت اعليهم السا           |
| 177                                     | كعب بن مالك الأنصاري (شاعر النبيّ صلّى الله عليه وآله):        |
| 177                                     | قصيدة للشاعر الفرزدق (هَذا الَّذي تُعرفُ البَطْحاءُ وَطَاتُهُ) |
| ١٦٨                                     | بكيتُ لرسم الدَّار منْ عَرَفَات ۛ                              |
| 17.                                     | الكُمَيت الأسُدي (ت ٢٦٦ هـ)                                    |
|                                         | السيّد الحميريّ (ت ١٧٣ هـ)                                     |
|                                         | محمد بن إدريس الشافعي (ت ٢٠٤ هـ)                               |
|                                         | الإمام على وبنوه                                               |
|                                         | حتام عن جهل تُلوم                                              |
| A 1 W                                   | ". (                                                           |









